

سیٽ پاک

بر ہان الاتقاء عابدہ صالح زاہدہ عارفہ کاملہ

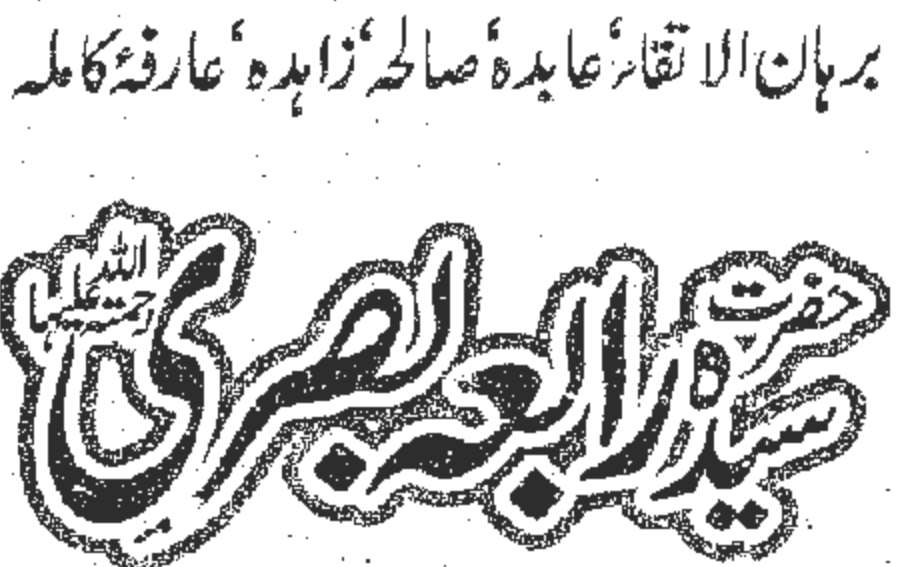
حضرت سید رابع بصری  
اللہ علیہ السلام  
رحمۃ اللہ علیہ

نذرانہ عقیدت

بادگاہ رسالت سرور کائنات صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم

عاشق ہے جس پر عشق وہ عشق رسول ہے  
 جس دل میں تیرا عشق وہ وعدت کا پھول ہے  
 آقا تمہارے نام پر سب کچھ ثار ہے  
 عشقِ محمدی کا یہ پہلا اصول ہے  
 مدحت پیاں کروں کیا اوقات ہے میری  
 قرآن سارا دیکھئے نعمتِ رسول ہے  
 مرضیِ خدا کی مرضیِ احمد کا ہے کمال  
 اچھا یہ عاشقی میں نرالا اصول ہے  
 آباد جس کے دل میں بھی عشقِ رسول ہے  
 وہ بزمِ کائنات میں جنت کا پھول ہے  
 سگ ہوں میں اہل بیت کا مجھ کو فخر ہے یہ  
 عشقِ اہل بیت ہی عشقِ رسول ہے  
 ان کے کرم کی بات سے تو تیر ہے میری  
 خود شید بھی تو آپ کے قدموں کی دھول ہے  
 خادم سید خورشید احمد الامی چشتی

حضرت پاک



سید رضی علی کرمانی

عظیم ایٹریشنز پبلیشورز

الکم مارکیٹ، اردو بازار لاہور، فون نمبر 7231806

# حسن ترتیب

| صفحہ نمبر | عنوان                    |
|-----------|--------------------------|
| 13        | حضرت سیدہ رابعہ بصریؑ    |
| 15        | ولادت باسعادت            |
| 28        | پھین کے دن               |
| 34        | حالات زندگی              |
| 35        | تصوف                     |
| 39        | ذوق عبادت                |
| 41        | حصول علم                 |
| 44        | سیرت پاک کے مختصر واقعات |
| 85        | دنیا سے بے رغبتی         |
| 100       | مشہور کرامات             |
| 112       | معاصرین سیدہ رابعہ بصریؑ |
| 170       | اللہ تعالیٰ کی قربت      |
| 172       | عصمت و عفت کی روشن تصویر |
| 183       | وصال                     |
| 187       | ارشادات رابعہ بصریؑ      |

جملہ حقوق محفوظ  
 حاجی محمد عظیم بٹ  
 نے گنج شکر پر تحریز لاہور سے چھپوا کر  
 جمادی الثانی 1421ھ / مطابق جولائی 2001ء میں  
 الکریم مار کیٹ اردو بازار لاہور سے  
 شائع کی  
 قیمت: 120/- روپے

## میری عرض

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ - الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ  
وَالصَّلَاةُ كَامِلَةٌ وَالسَّلَامُ تَامًا كَمَا يُحِبُّ وَيُرِضِّي رَبُّنَا عَلَى  
سَيِّدِنَا وَمَوْلَانَا مُحَمَّدٍ رَحْمَتُهُ لِلْعَالَمِينَ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ وَعَلَى آلِهِ  
وَاصْحَابِهِ أَجْعَمِينَ فِي كُلِّ مَقَامٍ وَحِينٍ. اما بعده

بے شک تمام تعریف اللہ عز و جل کے لئے ہے جو تمام جہاؤں اور تمام  
جہاؤں میں رہنے والوں کا مالک و خالق ہے۔ اللہ تبارک تعالیٰ کے احسانات کا  
شمار ممکن ہی نہیں۔ تمام جہاؤں کی تمام مخلوقات بھی اگر جمع ہو جائیں تو اللہ  
تعالیٰ کے کسی بھی ایک احسان کا شکر ادا نہیں کر سکتیں۔ اللہ تعالیٰ کے کروڑوں  
احسانات میں ہم پر اس کا سب سے بڑا انسان یہ ہے کہ اس نے ہمیں امت محمد  
رسول ﷺ میں پیدا فرمایا۔

اللہ تعالیٰ نے ہمارے آقا و مولا ﷺ کو صرف ہمارے لئے ہی نہیں بلکہ  
تمام جہاؤں کے لئے رحمت بنا کر بھیجا۔ اپنے ﷺ کی بڑی شان ہے جس کا الحامل  
ممکن نہیں ہے۔ اپنے کی حیات طیبہ کا ہر گوشہ علماء و فضلاء کے لئے باریکیاں



مندوں کو ہمیشہ یہی تلقین فرمائی کہ عبادت بغیر کسی لائق اور بغیر کسی خوف کے کریں۔ یعنی مخدومہ نے اپنی پوری زندگی عبادت الہی کی تلقین فرمائی۔ اسی لئے آپ کامر جب بلند پائیہ بزرگوں میں کیا جاتا ہے۔

اللہ کریم غفور الرحیم سے دعا ہے کہ ہمیں اپنے پاک مددوں کے طفیل خوش و سے اور ہمارے کثیرہ و صیریرہ گناہوں کو معاف فرمادے۔ ہمیں مردوز حشر اپنے زید اور مشرف فرمائے اور اپنے حبیب اور ہمارے آقا و مولا ﷺ کی شفاعت سے سرفراز فرمائے۔ آمین یارب العالمین۔

از احرار العباد

خاکپائے سگ سگان کوئے مدینہ  
سیدار تقشی علی کرمانی

لئے ہوئے ہے۔ آنحضرت ﷺ کی شریعت مقدسہ پر جن محترم لوگوں نے احسن طریقے سے عمل کیا اور اپنے دوستوں کو بھی شریعت پر عمل کرنے کی تلقین فرمائی انہیں اولیائے کرام کہا جاتا ہے دراصل صحابہ کبار رضوان اللہ علیہم اجمعین کے بعد انہی مقدس و مکرم بزرگوں نے تبلیغ دین کا بڑہ اٹھایا تھا اور بلاشک دشہ انہی بزرگوں کی شاندار مسائی کے نتیجہ میں دیار عرب کے باہر دین میں نے خوب ترقی کی خصوصاً خطہ عراق، ایران اور بر صیر میں ان بزرگوں کی خدمات کو فراہوش نہیں کیا جاسکتا۔

انہی مقدس و محترم اور بدگزیدہ استیوں میں ایک نہایت ہی معترف نام ہے حضرت سیدہ رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نما، آپ کا نام آپ کی بذرگی کی وجہ سے زبانِ زدِ عام ہے۔ عام طور پر آپ کے متعلق یہ کہا جاتا ہے کہ آپ سلسلہ قلندری سے تعلق رکھتی تھیں مگر اس بات کی تصدیق نہیں ہو سکی۔ کہا یہ جاتا ہے کہ دنیا میں اڑھائی قلندر ہوئے ہیں ایک حضرت بہ علی قلندر دوسرے حضرت اعلیٰ شہزاد قلندر اور عورت ہوئے کے ناطے سے آدھا قلندر سیدہ رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کو کہا جاتا ہے۔

لیکن جب مخدومہ کی زندگی کے روز و شب پر نظر ڈالی جاتی ہے تو ہمیں یہ دکھانی دیتا ہے کہ جو تظریب ہمیں طریقہ قلندری میں بتلایا جاتا ہے وہ مخدومہ کی زندگی میں دکھانی نہیں دیتا، قلندر کے بارے میں ہمیں یہ بتلایا جاتا ہے کہ قلندر ظاہری طور پر عبادت نہیں کرتا اور نہ ہی پاہنہ شریعت ہوتا ہے۔ مگر مخدومہ کی زندگی کے مطالعہ سے ہمیں یہ معلوم ہوتا ہے آپ کی زندگی کا کوئی ایک بھی لمحہ عبادت کے بغیر بہ نہیں ہوا تھا۔

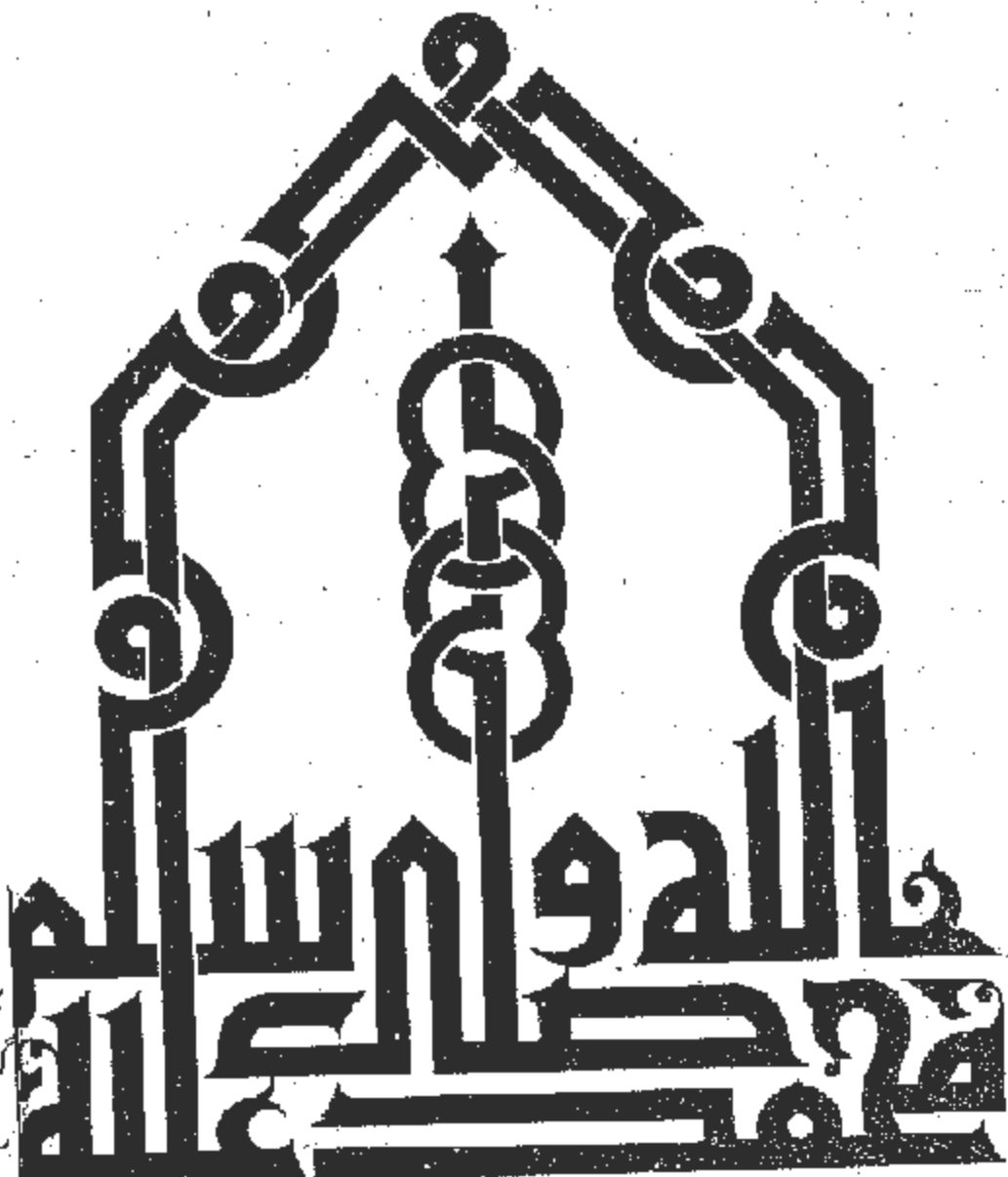
مخدومہ نے ہمیشہ نماز اور روزے کی اہمیت پر تردیدیا اور اس پر عمل کر کے بھی دکھلایا۔ آپ نے ہمیشہ پاکیزگی اور طہارت کا ہی درس دیا اور اپنے عقیدت

## حضرت سیدہ رابعہ بصریؑ

الحمد لله رب العالمين، الصلوة والسلام عليك سيد  
الرسلين و خاتم المرسلين و خاتم الانبياء اما بعد اعوذ بالله من  
الشيطان الرجيم بسم الله الرحمن الرحيم

عنكم رب العالمين، رب ما لا تقيمه، عابده، صالحه، زاهده، عارفه كامله،  
حضرت رابعہ سیدہ بصری ارجست اللہ علیہما شاملاً اللہ تعالیٰ کی برگزیدہ خواتین میں  
ہوتا ہے۔ آپ شب و روز عبادت الہی میں مشغول رہتی تھیں اور کثرت سے  
گریہ زاری کرتی رہتی تھیں۔ جب آپ سے کثرت سے گریہ زاری کرنے کا  
سبب پوچھا گیا تو آپ نے فرمایا میں تو اس کے فراق سے خوفزدہ ہوں جس کو  
محفوظ تصویر کرتی ہوں اور کہیں ایسا نہ ہو کہ نزع کے وقت یہ نہ آجائے کہ تو تو  
ناری بارگاہ کے لاکن ہی نہیں ہے۔

اسلامی تصور میں اپنی خاتون جنمیں شریت و دام حاصل ہوئی۔ مجنہ اسی  
میں مالا بارپ کا ساری سر سے انبوگیا۔ انتہائی غربت و فلاں کے باوجود آپ نے اپنی  
تعلیم چاری رکھی۔ روایت ہے کہ حضرت رابعہ بصریؑ نے قرآن کریم حفظ کیا تھا



پانی پر سا۔“

پھر جب مر طوب ہوا میں نہیں چلتیں اور زمین کو زندگی دینے والا پانی نہیں  
ہر ساتا تو یہی ناشکر نے لوگ بزرگان دین کی خانقاہوں کا رخ کرتے ہیں۔ کھلے  
مید انوں میں نماز استقاء پڑھتے ہیں۔ صدقات و خیرات بھی کرتے ہیں مگر بعض  
اوقات پانی پھر بھی نہیں ہر ستارے گویا انسان کے گناہات نے زیادہ ہوتے ہیں کہ رحمت  
باری جوش میں نہیں آتی۔ قدرت نے کہتی ہے کہ اب ناٹکر گزاروں کی اس  
بستی کو سزا دیئے بغیر نہیں چھوڑا جائے گا۔

### ولادت با سعادت

1957ء ہجری کی ایک بار کت شب کی بات ہے کہ بصرہ کے ایک نیک  
سیرت شخص جناب شیخ اسما علی رحمۃ اللہ علیہ کے گھر بیٹھی کی ولادت ہوئی۔  
چونکہ تمدن بیلیاں پہلے بھی موجود تھیں اس لئے نومولود کا نام رابعہ رکھا گیا۔ اس  
نام رکھنے کی وجہ بھی تھی کہ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا سب بہنوں سے  
چھوٹی اور چوہنی بیکن تھیں۔ حضرت شیخ اسما علی رحمۃ اللہ علیہ ایک سفید پوش  
شخص تھے۔ گھر میں مغلدستی کا عالم تھا۔ غرم اور عمرت کے ان دونوں میں  
بیٹھی کی ولادت ہوئی تو حالت یہ تھی کہ گھر میں چراغ جلانے کے لئے تھل  
تک نہ موجود تھا کہ جس سے رد شنی کا ہی اہتمام کر لیا جاتا۔ انہوں نے کبھی کسی  
کے آگے دست سوال دراز نہ کیا تھا۔ گھر کی اس حالت کو دیکھ کر حضرت رابعہ  
بصری رحمۃ اللہ علیہا کی والد ماجدہ نے اپنے والد ماجدے کے کہا کہ فلاں، سایہ  
سے تھوڑا سا قرض لے لیں تاکہ ضرورت کی چیزیں لا سکیں۔ اپنے کے والد  
ماجد نے اس بات کا اپنے دل میں عمد کر کھا تھا کہ سواعِ اللہ تعالیٰ کے کبھی  
کسی سے کچھ نہیں مانگیں گے گھر چونکہ معاملہ ایسا آن پڑا تھا کہ اب اس کے سوا  
کوئی چارہ دکھائی نہیں دیا کہ کسی سے قرض لے لیا جائے۔ چنانچہ بادل نخواستہ

اور اپ کو اماماً بیث ر رسول ﷺ پر بھی پورا ہو رحراصل تھا۔ ایک بار بصرہ میں شدید  
قحط پڑا، بھوک سے مجبور ہو کر رشتے داروں نے آپ کو غیق نامی سوداگر کے  
ہاتھوں فروخت کر دیا۔ پھر دور غلامی میں آپ کی روحانیت کے اسرار کھلے۔۔۔  
مشہور ہے کہ حضرت امام حسن بصریؑ جسے عظیم و چلیل بورگ بھی آپ کی  
خدمت میں حاضر ہوا کرتے تھے۔

انسان جلد باز بھی ہے ناٹکر ابھی اور ظالم بھی۔ نبی نوع آدم کی ان ہی کیفیات  
اور چذبات کو: اُن کائنات نے ہوئے محجوب پیرائے میں بیان کیا ہے۔۔۔ کبھی کہا  
گیا کہ جب ہم اسے رنج والم دیتے ہیں اور کسی آزمائش میں مبتلا کر دیتے ہیں تو بار بار  
آسمان کی طرف دیکھتا ہے اور نہایت شکن و غم زدہ لمحے میں کھاتا ہے کہ اس پر میرا  
کوئی اختیار نہیں، یہ سب تو آسمان کی طرف سے ہے۔۔۔ پھر جب ہم اس کی گردید  
زاری سن کر اس کے سر سے بالا کو ہال دیتے ہیں اور اسے اپنی نعمتوں سے  
نمر فراز کر دیتے ہیں تو وہ بطور فخر کھاتا ہے کہ۔۔۔ ”یہ سب کچھ میرے زور باز و کا  
نتیجہ ہے۔“ انسان کے اسی مذاقتانہ چذبے کا نام ظلم ہے۔ ”شکست و رفت“ کو اللہ  
کے فیضوں سے تعبیر کرتا ہے۔۔۔ اور نعمتوں کو اپنی کوشش و تدبیر کا نتیجہ قرار  
دیتا ہے۔

ناٹکر اس لئے ہے کہ اللہ کی خشی ہوئی ہے شمار نعمتوں کو بے دریغ اپنے  
استھان میں لاتا ہے مگر دینے والے کی بے مثال فیاضوں کا اعتراف نہیں کرتا  
گردوش روڈ و شب کو محض ایک اضطراری عمل سمجھتا ہے کہ ٹھنڈی ہوائیں مل  
رہی ہیں، سوچلتی ہی رہیں گی۔۔۔ بارش ہو رہی ہے، سو ہوتی ہے رہے گی۔۔۔ مگر  
جب اچاک اس نظام میں خلل پڑ جاتا ہے تو پھر آسمان کی طرف منہ اٹھا کر چینے لگا  
ہے۔

”ہوائیں ہم کیوں ہو گئیں۔۔۔ اور بارش کرم رک کیوں کی؟ اب  
اورنا کہ چلا جائے والے اہواؤں کو چلا۔۔۔ اور اے پانی کے برسانے والے

یہ سنتے ہی حاکم بصرہ دیوانہ وار باہر دروازے کی طرف بھاگا اور شیخ اسماعیل رحمۃ اللہ علیہ کو سینے سے لگالیا۔ ان کے ہاتھوں کو یوسف دیا۔ دل پر رقت کے باعث آنکھوں میں آنسو تیر رہے تھے۔ کما اللہ تعالیٰ آپ کو جدائے خردے کہ آپ کی وجہ سے حضور نبی کریم ﷺ نے مجھے یاد فرمایا ہے۔ اس کے بعد اس نے بڑی خوشی کے ساتھ چار سو دینار شیخ اسماعیل رحمۃ اللہ علیہ کو پیش کئے اور اس خوشی میں کہ اسے حضور سرور کائنات ﷺ نے یاد فرمایا ہے۔ وہ ہزار دینار اپنے شکرانہ غرباء و افراء میں تقسیم کئے۔ اگلے دن بذات خود حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کے گھر حاضری دی اور بڑی عقیدت و صبرت کا اظہار کرتے ہوئے دہان سے رخصت ہوا۔

ایک اور روایت کچھ اس طرح ہے کہ بصرہ میں ایک عابد وزاہد شخص اسماعیل رہا کرتے تھے۔ ان کی مالی حالت انتہائی فکر نہ تھی مگر اپنی نظری قناعت کے سبب کبھی کسی نکے سامنے دست سوال دراز نہیں کرتے تھے۔ شیخ اسماعیلؒ کی تین بیٹیاں تھیں جس رات پوچھی بیٹی حضرت رابعہ پیدا ہوئیں شیخ اسماعیل کی بے سرو سماں کا یہ عالم تھا کہ چونگ تک جلانے کے لئے گھر میں تیل بھی نہیں تھا۔ شیخ اسماعیل نے اپنی ذات کے لئے کبھی کسی کے آگے ہاتھ نہیں پھیلایا تھا مگر جب پڑیک حیات نے بارہار کیا تو آپ رات کی تاریکی میں گھر سے نکل کھڑے ہوئے اور پڑوی کے دروازے پر پہنچ کر دستک دی۔ پڑوی گھری نیند سویا ہوا تھا، اس نے اس نے دستک کی آواز نہیں سنی۔ شیخ اسماعیل کچھ دیر تک دروازہ کھلنے کے انتظار میں کھڑے رہے مگر جب پڑوی کے تدموں کی چاپ سنائی فیس وی تو آپ خاموشی کے ساتھ گھر لوٹ لئے۔

حضرت رابعہ کی والدہ نے شوہر کو خالی ہاتھ لئے دیکھا تو پریشان ہیجے میں کہا۔ ”کیا پڑوی نے مدد کرنے سے انکار کر دیا؟“  
”کہاں کی مدد اس نے تو دروازہ تک نہیں کھولا۔“ شیخ اسماعیلؒ نے افسر دہ کھڑا ہے۔

نصف شب کے وقت گھر سے نکلے اور ہمسایہ کا دروازہ کھلکھلایا۔ ہمسایہ گھری نیند سویا ہوا تھا اس لئے اندر سے کوئی جواب نہ آیا۔ دل گرفتہ ہو کر چپکے سے داپس اپنے گھر آگئے اور پریشانی کے عالم میں سو گئے۔

خواب میں ان کو حضور نبی کریم ﷺ کی زیارت ہوئی۔ حضور ﷺ نے ارشاد فرمایا۔ اے اسماعیل! دل گرفتہ ہو اور غم نہ کرو۔ حیری یہ بھی جو آج پیدا ہوئی ہے مقبول بارگاہ الہی ہوگی۔ اس کے روධانی فضل سے دنیا کو فائدہ پہنچے گا اور میری امت کے ہزاروں لوگ اس کی دعا اور شفاعت سے چھتے جائیں گے۔ اگر تم اپنی غربت کی وجہ سے دل گرفتہ ہو تو پھر صبح کے وقت اٹھ کر بصرہ کے حاکم بھی زرداں کے پاس جانا اور میری طرف سے ایک خط لکھ لینا اور کہنا کہ تم ہر رات کو ایک سوبار درود شریف پڑھا کرتے تھے اور جمعرات کی شب چار سوبار درود پاک کا تھنہ لھجتے تھے لیکن گز شستہ جمعرات کو تم نے درود پاک کا تھنہ نہیں بھیجا اور درود پاک پڑھنا بخوبی گئے ہواں لئے اس کے کفارہ میں چار سو دینار حامل رقعہ کو دے دو۔ حاکم بصرہ سے جو دینار ملیں گے ان کو خرچ کر لینا۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کے والد ماجد جب نیند سے بیدار ہوئے تو رات کے خواب کے بارے میں سوچتے ہوئے آنکھوں میں خوشی کے آنسو آگئے۔ حضور نبی کریم ﷺ کی زیارت کی سعادت حاصل کرنے کو اپنی خوش بختی خیال کیا اور اس خیال کے آئتے ہی دل پر رقت طاری ہو گئی۔

خوب روئے اور پھر جب سکون قلبی ہوا تو خط لکھا اور بصرہ کے حاکم کے محل پر جا پہنچے۔ دربان کو خط دیا تاکہ وہ حاکم بصرہ تک پہنچا دے۔ دربان خط لے کر حاکم بصرہ کے پاس آیا اور شیخ اسماعیل رحمۃ اللہ علیہ کا لایا ہوا خط پیش کیا۔ حاکم بصرہ نے جب خط پڑھا تو اس کی خوشی کی کوئی انتہاء رہی، پوچھا کہ خط لے کر آئے والا محزر شخص کیا ہے؟ دربان نے کہا کہ وہ باہر محل کے دروازے پر کھڑا ہے۔

”وہ معزز و محترم شخص کہا ہے؟“

”حاکم بصرہ کے جواب کا انتظار محل کے دروازے پر کھڑا آ رہا ہے۔“ دربان نے عرض کیا۔

حاکم بصرہ عیسیٰ زروان تیز تیز قدموں کے ساتھ محل کے دروازے پر پہنچا اور شیخ اسماعیل کے ہاتھوں کوبوس دے کر کہنے لگا۔ آپ کے طفیل مجھے سر کاردو عالم ﷺ نے یاد فرمایا اور میری غلطی کی معافی کا سبب پیدا ہوا۔ اللہ تعالیٰ آپ کو چنانے خیر دے۔“ یہ کہہ کر حاکم بصرہ نے خلوص و عقیدت کے ساتھ شیخ اسماعیلؒ کو چار سو دینار دیدیئے اور اسی خوشی میں اس نے دس ہزار دینار درسرے فقراء میں بھی تقسیم کئے۔

انپیں والدین کی چوتھی اولاد حضرت رابعہ تھیں، اس لئے آپ کا نام رابعہ رکھا گیا۔ عربی زبان میں ”رابعہ“ چوتھی کو کہتے ہیں۔ آپ کے سال پیدائش میں اختلاف ہے مگر اکثر سوراخین ۹۷ھ پر متفق ہیں۔ انہی آپ چار پانچ سال کی تھیں کہ والدین پاسا یہ سر سے اٹھ گیا۔ کسی بھی معتبر تاریخ سے یہ پہنچنیں چلا کہ ماں بالپ کے انتقال کے بعد چاروں بھوول کی گزر بصر کس طرح ہوئی؟ میں قیاس کیا جا سکتا ہے کہ کسی عزیز یاد شدہ داری نے مالی معاونت کی ہوگی۔ پھر جب حضرت رابعہ بصریؒ کی عمر آٹھو نو سال کی تھی تو وہ المناک واقعہ پیش آیا کہ پورا بصرہ خوفناک تحط کی لپیٹ میں آگیا۔ بھوک سے چھنے کے لئے چاروں بھوٹیں اپنائیں شر چھوڑنے پر مجبور ہو گئیں۔ اسی سفر کے دوران ایک ظالم شخص نے حضرت رابعہؓ کو پکڑ کر بصرہ کے مالدار تاجر عیسیٰ کے ہاتھوں فروخت کر دیا پھر آپ چار پانچ سال تک ایک کنیز کی حیثیت سے تاجر عیسیٰ کی خدمت آنجام دیتی رہیں باقی تینوں بھوول کا کوئی پڑھیں چلا کہ وہ کہاں گیسا؟ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ وہ مخصوص چیزاں کی حادثے کا شکار ہو کر مر گئیں۔

اس سلسلہ میں ایک تحقیق یہ بھی ہے کہ رابعہ کہتے ہیں چوتھے کو آپ کے

لہجہ میں فرمایا۔

”بڑی حیرت کی بات ہے۔“ حضرت رابعہؓ کی والدہ نے اس طرح کہا چیزیں شوہر کی بات پر یقین نہ آیا ہو۔

”چیزیں حیرت کیوں ہے؟“ شیخ اسماعیل نے فرمایا۔ ”جو لوگ ایک دروازے کو چھوڑ کر دوسراے دروازے پر دستک دیتے ہیں ان کا بھی حال ہوتا ہے“ یہ کہہ کر آپ اپنے کمرے میں چلے گئے۔

اس کے بعد شیخ اسماعیلؒ بہت دیر تک سفر پر لیٹے ہوئے کروٹیں بدلتے رہے۔ آپ کو ڈرڈی کے اس روپے پر بہت دکھ ہوا تھا۔ اس کے ساتھ ہی اس بات کا بھی نہایت تلقی تھا کہ آپ اس کے دروازے پر کیوں گئے تھے۔ یہ ذہنی کشمکش بہت دیر تک جاری رہی اور پھر اسی عالم میں آپ کو نیندا آگئی۔

شیخ اسماعیلؒ نے نبی کریم ﷺ کو خواب میں دیکھا۔ آنحضرت ﷺ فرم رہے تھے۔ ”اسماعیلؒ! اپنی بے سر و سامانی کا غم نہ کر۔ حیرتی یہ بھی اپنے وقت کی بہت بڑی عارفہ ہو گئی اور اس کی دعاوں سے میری امت کے بہت سے افراد ختنے جائیں گے۔ تم ایسا کر د کہ حاکم بصرہ عیسیٰ زروان کے پاس جاؤ اور اس سے کہہ دے کہ وہ مجھ پر ہر رات سوبار اور شبِ جمع میں چار سو مرتبہ درود بھیجا تھا مگر گزر شدہ جمعت کی رات اس نے میری بارگاہ میں درود کا تھنہ نہیں بھیجا۔ اس لئے اسے چاہئے کہ وہ کفارے کے طور پر میرے قاصد کو چار سو دنار ادا کر دے۔“

شیخ اسماعیلؒ کی آنکھ جب تکھی تو آپ نبی کریم ﷺ کے دیدار کی لذت سے سرشار تھے۔ صبح ہوتے ہی آپ نے اپنائی خواب ایک کاغذ پر تحریر کیا اور حاکم بصرہ کے دربان کو دیدیا۔

حاکم بصرہ عیسیٰ زروان اس وقت اپنے دربان میں بیٹھا ہوا تھا۔ شیخ اسماعیلؒ کا خط جب اس نے دیکھا تو بے قرار ہو کر اپنی نشست پر کھڑا ہو گیا اور دربان سے مخاطب ہو کر دلہ۔

والد محترم چناب اسما عیل نہایت عابد و زادہ اور بیوے متفقی و پرہیز گاہ بزرگ تھے جناب رابح سے پہلے آپ کی تین بیانات ہتھی ان کے بعد جب آپ کی ولادت ہوئی تو چار بیان ہو گئیں۔ چنانچہ آپ کے والد محترم نے اسی رعایت سے آپ کا نام رابح درکھا۔

رابعہ کا اسم گراجی اسلام کی ان پاکیزہ اور نیک خواتین میں شمار ہوتا ہے جن کی لہجہ اسے لے کر آخر تک تمام زندگی فخر و غنائی عبارت ہے۔

رابعہ نے جس ماحول میں آنکھ کھولی وہ تسلیم و رضا اور حب و شکر کی عملی تفسیر تھا۔ آپ کے والد محترم زمانے کی سختیاں سنتے ناقہ کرتے اور نت نئے مصائب و آلام برداشت کرتے چلتے جاتے مگر زبان سے کبھی شکایت نہ کرتے اور نہ کسی کے سامنے سوال دراز کرتے تھے۔

ظاہر ہے ایسے صابر و شاکر بیاپ کی بیٹی جو نظر نا عابد و زادہ بھی شروع ہی سے ہر آنے والے زمانے میں اپنے وقت کی صاحب عظمت اور خدا رسیدہ خاتون کیوں نکلنے ہو گی۔

رابعہ کے والد ایک مغلوک الحال شخص تھے۔ عالم یہ تھا کہ جس رات آپ کی ولادت ہوئی کپڑا تھا تو ایک طرف گھر میں اتنا بھی نہیں تھا کہ چرانے جالنا جاسکتا۔

رابعہ کی والدہ نے جناب اسما عیل سے کہا کہ جائے فلاں پڑی کے ہاں تھوڑا اسما قابل لائیے۔ یہ حمد کر چکے تھے کہ میں کبھی کسی سے کوئی سوال نہیں کروں گا۔

خودی نہ پچ غربی میں نام پیدا کر کے محدثان خود کو دست سوال دراز کر کے دوسروں کی لگاؤں سے نہیں گراہیں گے مگر اب موقع کی نزاکت اور بھوی کے اصرار پر بادل نخواستہ ایک پڑوی کے گھر پہنچے مگر بھر وہاں سے خالی ہاتھ لوٹ گئے۔ بھوی نے پوچھا۔

کیوں نک کیا ہو ایو لے وہ دروازہ نہیں کھولتا۔  
اسما عیل کو پڑوی کی اس بنے ستری اور اپنے سوال کے ہاں لے جانے کا بے  
حد قلق تھا۔ اسی عالم میں سوچتے سوچتے آنکھ لگ گئی خواب میں جناب محمد رسول  
اللہ ﷺ کی زیارت ہوئی جب آنکھ کھلی تو جو کچھ خواب میں دیکھا اور یاد تھا اسے  
ایک پرچہ پر لکھ کر امیر بصرہ کے پاس بھجو ریا۔ امیر نے مضمون پڑھتے ہی حکم  
دیا کہ دس ہزار درہم فقیروں کو اس شکرانے میں دے دیئے جائیں کہ جناب  
محمد رسول اللہ ﷺ نے مجھے یاد فرمایا اور چار سو دینار اس مرد کو دے آزاد راستے  
میرے پاس بلال اور بھروسہ فوراً ہی بوالاشیں نہیں یہ بے ادبی ہے جناب محمد  
رسول اللہ ﷺ کی زیارت تھیب ہو مجھے اس کی خدمت میں خود پہنچتا چاہے،  
چنانچہ امیر بصرہ اسما عیل کے گھر پہنچا۔ ملاقات کی چلتے ہوئے پہنچ کر دی

کہ آپ کو جس شے کی ضرورت پڑے مجھے اطلاع کروادیا کجھے۔

قدرت خدا کہ جب رابعہ ذرا سیانی ہو گئیں تو مال باب اللہ کو بیارے  
ہو گئے۔ اب یہ زمانہ آپ کے امتحان ولتاکا شروع ہوا۔ ایک مرتبہ بصرے میں  
ایسا نقطہ عظیم پڑا کہ لوگ چوں اور عورتوں کو اٹھا اٹھا کر لے جانے اور پہنچنے لگ  
گئے۔

رابعہ بصری کی تین بڑی بکھنی معلوم نہیں کیا ہوا۔ کہاں گئیں وہ اس نقطہ  
کی نذر ہو گئیں خود رابعہ کا بھی بیکی حال ہوا۔ ایک بے رحمہ اکوا نہیں پکڑ کر لے  
گی۔ چند روز اپنے پاس رکھا بھر آپ کو ایک اور آدمی کے ہاتھ پہنچ دیا۔  
یہ شخص بے استدلال تھا۔ آپ سے اکثر بڑی محنت و مشقت کے کام لیتا تھا۔  
اکثر بھوکا پیاسار کھلتا۔ آپ اس کی خدمت کرتیں۔ مصائب اٹھاتیں مگر مٹتے  
اف تک د کرتی تھیں ایک مرتبہ آپ کسی کام کے لئے نہیں جا رہی تھیں کہ  
کوئی ناخرم سامنے آگیا۔ آپ اسے دیکھ کر بے تحاشہ بھاگیں اور بھاگتے بھاگتے  
گر پڑیں اور ہاتھ نٹ گیا۔ پروردگار کی بارگاہ میں کھڑی ہو گئی رو رو کے

مقام زہد و اطاعت میں حاصل کیا۔ اکثر ساری سناری رات عبادت و مناجات میں گزار دیتیں۔ امام سفیان ثوری کہتے ہیں کہ ایک مرتبہ رات کو میں ربوبہ بصری کے ہاں مہمان تھا۔ میں نے یہ دیکھا کہ وہ عبادت کے لئے شام سے مصطفے پر کھڑی ہوئیں اور صبح کر دی ایک گوشہ میں ملیحہ ہو کر میں نے صبح کی نماز ادا کی۔ اولینے کرام کی سیرت کتابوں میں لکھا ہے کہ

فرید الدین عطار نے ایک امیر کا واقعہ لکھا ہے کہ ایک مرتبہ جناب خواجہ حسن بصری، ربوبہ بصری کی زیارت کے لئے آئے، انہوں نے دیکھا ایک امیر کبیر شخص نہایت افسوس از رده کھڑا ہے، خواجہ نے ماجرہ پوچھا تو وہ کہنے لگا۔ میں دیناروں کی ایک تھیلی نذر کے لئے لایا ہوں مگر جناب ربوبہ نے قبول فرمائے۔ انکار کر دیا ہو سکے تو آپ ہی میری سفارش کو دیکھئے، خواجہ اندر رکھ گئے اور اس کا پیغام پہنچایا۔ ربوبہ نے روتے ہوئے کہا پورا دگار جانتا ہے کہ میں اس سے دنیا مانگتے عار محسوس کرتی ہوں حالانکہ وہ تمام دنیا کا مالک ہے مھلا ایسے شخص سے کیونکر لے لوں جو اس کا مالک نہیں ہے۔

جناب ربوبہ بصری نے جناب خواجہ حسن بصری کی مخلوقوں کو سنائے۔ ان کی خدمت میں حاضر ہوئی ہیں۔ بعض کہتے ہیں کہ ربوبہ کے تحریک اختیار کرنے کا سبب جناب خواجہ کے مالک کی پیروی کے نتیجہ کا متوجہ تھا۔ لیکن یہ صحیح نہیں۔ اللہ یہ بہرور کہا جاسکتا ہے کہ دنیا سے بے پرواہی یقیناً جناب خواجہ کی صحبت سے پائی ہوگی ربوبہ دنیا کی ہر شے سے بے نیاز تھیں۔ خدا کے حضور میں ہر وقت حاضر رہئے اور خیال عصیاں پر دن رات آنسو بھانے کے سوال سے کوئی دوسرے اکامہ تھا۔

یہ حکایت تو اپنی جگہ پر قطعی درست ہے لیکن یہ واقعہ خواجہ کا نہیں ہے خیال کیجئے کہ جناب ربوبہ کی ولادت 95 ہجری میں یا 99 ہجری میں ہوئی ہے اور وفات 180 ہجری یا 185 ہجری میں ہوئی۔ جناب خواجہ کا انتقال 110 ہجری میں

عرض کیا تھا میں غریب دشمن اور قیدی ہوں۔ اب ہاتھ ٹوٹ گیا۔ لیکن مجھے اس کا غم نہیں۔ معلوم نہیں تو مجھ سے راضی بھی ہے کہ نہیں میں صرف تبری رضا چاہتی ہوں اور اگر مجھے یہ حاصل ہو جائے تو مجھے کچھ فکر نہیں۔

ایک رات جناب ربوبہ خدا کے حضور میں سر الجود تھیں۔ اتفاق سے مالک جاگ رہا تھا۔ اس نے کوئی آواز سنی۔ اس نے غور سے دیکھا تو رابعہ سجدے میں رورو کے عرض کر رہی تھیں خداوند تو جانتا ہے کہ میرے دل کی خواہش تیرے احکام جانا نے کی ہے اور آنکھوں کی روشنی تیری درگاہ کی خدمت میں ہے۔ اگر میں خود مختار ہوتی تو ہر وقت تیری عبادت کرتی لیکن تو نے مجھے چونکہ اپنی مظوق کا اتحتہ ملایا ہے اس لئے تیری بارگاہ میں دیرے حاضر ہوتی ہوں۔ مالک نے ربوبہ کے یہ کلمات سے تو ان کی تاثیر سے اس کا مردہ ضمیر چاگ اٹھا۔ شعور پیدا ہوا صحیح ہوئی تو یہ دست بست اپنے گناہوں کی معافی مانگنے لگا اور بعد ادب عرض کیا کہ آپ میری طرف سے آزاد ہیں یہاں رہیں تو میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوں جانا چاہئیں تو آپ کو اختیار ہے۔

ملکہ وہ زینہ کے بعد بصرہ کوفہ (کہ جناب عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے حکم سے آباد کئے گئے) اسلامی علوم کے دوسرے مرکز تھے، ہر چند بصرے میں آپ نے بڑی تکلیفیں اٹھائیں طرح طرح کے مصائب و آلام برداشت کئے تاہم آپ کو بصرے کے درودیوار سے ایک انس تھا۔ ایک دلہیت تھی۔ آزادی پانے کے بعد اب آپ کی علمی زندگی کا آغاز ہوا۔ آپ نے علمائے اسلام سے تھوڑی ہی حدت میں قرآن حکیم اور فقہ و حدیث وغیرہ میں اسلامی علوم سیکھ لئے اور ان میں یہاں تک صدارت پیدا کی کہ بڑے بڑے علماء پر فوقيت حاصل ہو گئی۔

امام سفیان ثوری، امام مالک بن دینار اور مخی ایسے خدا پرست عالم ہا عمل اور عابد و زاہد بزرگ آپ کے ہم نشیتوں میں شامل تھے اور اکثر مسائل میں آپ سے مشورہ کیا کرتے تھے مختصر ای کہ جو مقام آپ نے علمی اعتبار سے پیدا کیا وہی

چکے ہیں۔

جذاب انہر جاوید اپنی کتاب ”رابعہ بصری“ میں لکھتے ہیں کہ  
حضرت رابعہ بصریؒ کے والد جتنے مظلوم و غریب تھے اتنے ہی باہمی اور  
غیور بھی تھے۔ وہ زادہ کامل تھے اور ایسے لوگ کسی کے آگے دست سوال و داشت  
کرتے۔ وہ تو حضور نبی کریم ﷺ کا حکم تھا جو وہ امیر بصرہ کے پاس چلے گئے وگرنے  
انہوں نے ساری ذندگی فقر و فاقہ میں گزار دی تھی۔ حضرت رابعہ بصریؒ نے بھی  
اس ماحول میں پورش پائی اور ان کی نسبت ایسا کی عمر یعنی چین میں ہی ان کی  
شخصیت میں مدھب، عفت اور محرومیت کی نیزی کا پیدا ہونے لگی تھی، جو وقت  
کے ساتھ ساتھ تلاور شجر کا روپ لے گئی، جس طرح ان کے والد نے ایمان و  
تقویٰ اور ایصال و صبر کا دامن تھا رکھا، اسی طرح حضرت رابعہ بھی جن میں  
سے قائم اور صابر و شاکر ہو گئی تھی۔ کھانا ملتا تو کھا لیتیں، نہیں تو اپنے باپ کی  
طرح دونوں حالتوں میں خدا کا شکر ادا کر لیں۔

حضرت رابعہ بصریؒ کے والد محترم ایک پہنچی اور رسول اللہؐ کی گذری اوڑھے  
رکھتے، ان کی والدہ بھی گھر کے انہی حالات میں خوش تھیں اور خود بھی قناعت  
پسند اور عفت آپ تھیں۔ حضرت رابعہ بصریؒ کے والد کے خواب میں حضور نبی  
کریم ﷺ جب تشریف فرمائے تو دیگر کئی پورگان دین لیا کرتے تھے اور ایسے  
عالم میں جب وہ زاغ فرماتے ہوئے گریہ و زاری کرتے تو انہی رابعہ بصریؒ والدین  
کے ساتھ شریک ہو جاتیں اور پھر نہایت خوشحالی سے بلند آواز میں کلام پاک کی  
تلاوت فرماتیں۔

رابعہ بصریؒ کو تھیں سے ہی قرآن پاک اور پورگان دین اور اللہ کے پرہیزگار  
ہدوں کے اقوال ازبر تھے۔ روایت ہے کہ کسی نے تھیں سے لے کر تادم مرگ  
حضرت رابعہ کو کبیدہ خاطر نہیں دیکھا شکوہ کتاب نہیں پایا اور کبھی کسی کو بردا  
کرئے نہیں سن۔ وہ جہاں ذہین و فلین تھیں، وہیں نہایت شاستہ اور مہذب بھی

ہوا۔ اس وقت جذاب رابعہ کی کیا عمر ہو گی؟ کب قطلا پڑا۔ مصائب میں گرفتار  
ہوئیں۔ اس کے بعد رہائی پائی اور طبیعت میں ایک زندگی است انقلاب کیا یعنی دنیا  
کو شکرانے نور دل سے بیڑا رہ جانے کا جذبہ پیدا ہوا یہ تمام واقعات اس بات  
کی ولیل ہیں کہ جس وقت امیر بصرہ دیناروں کی تحلیل کے کر حاضر ہوا ہے۔  
اس وقت جذاب خواجه اس دنیا سے بہت پسلے جا چکے تھے اصل میں یہ واقعہ امام  
سفیان ثوری کا ہے۔ وہی اکثر ویشنٹر آپ کے پاس آتے جاتے تھے اور دنی اس  
موقع پر جذبہ رابعہ کی زیارت کر آتے تھے۔

رابعہ بصریؒ کے سن و لادت کے متعلق سیرت فنگاروں میں اختلاف ہے  
کسی نے ۹۹ ہجری لکھا ہے کسی نے ۹۵ ہجری میان کیا ہے اسی طرح وفات کے  
متعلق ہی مختلف خیال ہیں کوئی کہتا ہے۔ میں انتقال کیا کسی نے لکھا ہے  
۱۸۰ ہجری میں فی الجلی کو لیک کہا۔ کسی کے نزدیک ۱۸۵ھ میں رحلت  
فرماں۔

خواجه حسن بصریؒ کے واقعات میں خواجه فرید الدین عطار نے لکھا ہے  
کہ ایک مرتبہ لوگوں نے آپ سے پوچھا کہ جب تک رابعہ ایسی ایک ضعیف  
عورت نہیں آتی اس وقت تک آپ دعزا نہیں کرئے۔ اس کا سبب آپ نے  
فرمایا تھیوں کی علاج چیزوں کو کسیے مل سکتی ہے۔

یہاں سوال اس سے نہیں کہ آپ نے کیا جواب دیا اور لوگوں نے آپ سے  
کیا پوچھا لیا ہے کہ اگر من در جہاں الولادت رابعہ کی تاریخیں درست علمی  
کر لی جائیں تو خواجه صاحب کہ جن کا انتقال ۱۱۰ھ میں ہوا ہے۔ یامان لیا  
جائے کہ ۱۱۱ھ یا ۱۱۴ھ میں وفات پائی، خواجه کی رحلت کے وقت رابعہ کی کیا  
عمر ہو گی؟ خیال تو یہ ہے کہ یہ واقعہ بھی خواجه حسن بصریؒ کے زمانے کا نہیں  
بلکہ امام سفیان ثوریؒ کے وقت کا ہے۔

جذاب امام سفیان ثوریؒ نے خفتر احوالات آپ معاصرین میں ملاحظہ فرما

سیرت رابعہ بصریٰ

”یا بارہا تو نے اس لڑکی کو کس مقصد کے لئے پیدا کیا ہے؟ یہ بھی توازور چھوٹی نہیں ہے۔“

حضرت رابعہ بصریٰ کے والد۔ اگر رات میں کبھی سو بھی جاتے تو حضرت تمام رات عبادت کرتیں اور قرآن پاک کی تلاوت کرتی رہتیں۔ ایک رات نماز فجر کے قریب ان کے والد کی آنکھ کھلی تو انہوں نے ربِ عالیٰ کی تلاوت کی آواز سنی۔ پھر انہوں نے دیکھا کہ رابعہ چادر میں پیش قابلِ ردِ پیشی ہیں۔ رابعہ نے دونوں ہاتھِ الخانے، دعا کی اور انہیں اپنے منہ پر پھیر لیا۔ ان کے والد نے سوچا..... فطرت اس بھی کو آنے والے مصائب و آلام کے لئے تیار کر رہی ہے۔

حضرت رابعہ بصریٰ پہلے باپ کے سامنے اور بعد میں ماں کی شفقت سے بھی محروم ہو گئیں۔ ایمان و قناعت سے تودہ پہلے ہی بہرہ دور تھیں، اب تینی و پیسری کا پہاڑ پھٹ پڑا۔ وہ اس سب کے لئے گویا پہلے ہی سے آمادہ تھیں۔ اس کے بعد وقت کے ستم درستم کا سلسہ چل لکا بصرے میں تقطیر الور سینکڑوں لوگوں کے ساتھ حضرت رابعہ بھی اپنی بہوں کے ساتھ اپنے قبے کو پھوڑنے پر مجبور ہو گئیں۔ راستے میں ہی کسی سُقیٰ القلب نے انہیں سب سے الگ تھلک پا کر پکڑا اور ایک امیر شخص کے پاس بطورِ لونڈی فروخت کر دیا۔

آپ ابھی بھی ہی تھیں مگر عبادت کا یہ عالم تھا کہ بڑے بڑے زاہد و عابد بھی ان کے سامنے عاجز ہوں گے۔ کنیز ہائے جانے کے بعد وہ دن بھر اپنے مالک کی خدمت کر رہیں۔ لیکن جو نبی وہ شخص سو جاتا، آپ اپنی الگ کو ٹھری میں آتیں اور رات بھر گریہ وزاری کے ساتھ عبادت الی کر رہیں اور ناک حقیقی اور خالق دو جہاں کی حضوری اور قرب کی کوشش میں مشغول ہو جاتیں۔ بہت دنوں کے بعد ایک رات اس امیر کی آنکھ کھلی تو دیکھا رابعہ بھی نہیں ہیں اور کہیں قریب سے رونے اور سکیوں کی آواز اتری ہے۔ وہ حیران ہو کر آواز کی سمت بڑھا تو دیکھا حضرت رابعہ سجدے میں گزر گزرا رہی ہیں۔

سیرت رابعہ بصریٰ

تھیں۔ انہیں واکل عمری سے ہی حلال و حرام کی تمیز تھی اور اس کے فرق کو جانتی تھیں۔

ایک دن سب گھر والے شام کے کھانے کے لئے پیشے۔ سب نے اشتیاق سے ہاتھ بڑھایا مگر رابعہ بصریٰ دور پرے ہی پیشی رہیں۔ ان کے والد نے پوچھا۔

”رابعہ“ ا تو کیوں کھانا فیس کھاتی؟“

آپ نے نہایت غمگین لمحے میں جواب دیا۔

”والدِ حترم! میں سوچ رہی ہوں، خدا جانے نے کھانا حلال بھی ہے کہ نہیں...؟“

یہ جواب سن کے ان کے والد پر ٹکے اور کہا۔

”لے بیٹھی ا کیا تو نے کبھی دیکھا ہے کہ ہمیں حلال کھانا نہ ملا ہو تو ہم نے بھوک کو مثالے اور شکم پری کے لئے حرام شے کی طرف ہاتھ بڑھایا ہو۔“

حضرت رابعہ بصریٰ نے کہا۔

”اس دنیا میں ہمیں بھوک پر صبر کرنا چاہئے تاکہ آخرت میں آنحضرت کرنا پڑے۔“

ایک رات جب کہ حضرت رابعہ کی والدہ نے چاہو اکھانا سیت کے رکھنا چاہا تو پیار بالکل غالی تھا رابعہ کے والد اس کے اس جواب اور ایسی ہی دوسری باتوں پر تجھب بھی کرتے اور نہر ان بھی ہوتے۔ کیونکہ یہ تودہ سب باتمیں تھیں جو انہوں نے ہمار سیدہ زاہدہ اور مفکرین کی مجلسوں میں اور عظوں میں سنبھالیے۔ انہیں رابعہ پر رٹک آنے لگا کہ ابھی سے ہی ان کا میلان طبعِ زہد کی طرف ہے اور اس کے خیالات میں پیشگی ہے۔ گویا اس نے وہ نہایت جو بے شمار لوگِ رسول کی عبادت و ریاضت سے پاتے ہیں۔ خدا کے فضل سے ابھی سے حاصل کر لی ہے۔

”جب بھی کوئی آیت یا سورت حضرت رابعہ یاد کر لیتیں اور نہایت خصوصی و خلوص سے اپنے والد کو ساختیں تو وہ آبدیدہ ہو جاتے اور بے اختیار پکارا جائے۔

جاری تھیں کہ ایک خالم شخص نے حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کو پکڑ لیا اور آپ کو بصرہ کے ایک دولت مند تاجر شفیق کے پاس پیغام دیا۔ اس وقت آپ کی عمر آٹھ برس تھی۔ تاجر شفیق نے آپ کو اپنی کنیز کے طور پر رکھ لیا۔ وہ گھر کے تمام کام مخصوص تھی سے کر داتا۔

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا سار اسرا ادن گھر کے کاموں میں صرف رہتیں۔ رات کو تھکن سے چور ہو جاتیں مگر کبھی اف تک نہیں کی۔ تھکن کے دن اسی طرح گزرتے ہو رہے تھے۔ اب آپ کی عمر مبارک تقریباً بارہ برس کی ہو چکی تھی۔ وہ تاجر آپ سے بہت مشقت کرتا۔ سارے دن میں ایک لمحے کے لئے بھی تھین سے نہ پہنچنے دیتا تھا۔ ایک دن مالک نے آپ کو کسی کام کے لئے گھر سے باہر بھجا۔ آپ چلی چارہی تھیں کہ راستے میں اپنے سامنے کسی کام کو دیکھ کر اس قدر زور سے گریں کہ ہاتھ پر شدید چوت آگئی اور ہاتھ نے کام کرنا پھوڑ دیا۔ روپیں اس وقت بارگاہ اللہ میں التجاکی۔ یا اللہ! میں تو پہلے ہی تھی کہ آپ کے والدین اس دنیا سے رحلت فرمائے۔ تاریخ کے اوراق پر انظر دوڑانے سے معلوم ہوتا ہے کہ جب والدین اس دنیا سے رہشت ہو گئے تو گھر میں کوئی ایسا برادر ہا جو گھر کی ضروریات پوری کرتا اور چاروں بیووں کی پرورش اپنے زیر سایہ کرتا۔ کسی قریبی عزیز یا ہمدرد نہ سائے کی معاونت سے جیسے تیسے زندگی کے دن گزرنا شروع ہو گئے اور پھر شر بصرہ میں رہنے والوں کو ایک الی خوف ناک صورت حال کا سامنا کرنے پڑ گیا کہ شر میں قحط پیدا ہو گیا۔

پھر روز و شب آپ کا یہ معمول من گیا کہ دن کو روزہ رکھتیں اور اپنے مالک کی خوشنودی حاصل کرنے کے لئے دن بھر اس کے حکم پر گھر کا کام کا ج کر تیں۔ جب رات ہو جاتی تو اپنی کوٹھری میں آگر عبادت الہی میں مشغول ہو جاتیں۔ رات اور دن کے یہ سکھن مراحل چھوٹی سی بھی بدلے شوق سے طے کرتی چارہی تھی مگر چونکہ انسانی جسم ایک خاص حد تک اسی برداشت کرنے کی

"اے خالق کائنات! اے مالک حق! تو خوب جانتا ہے کہ تمہری اس اونی کی کنیز کا یہی دل چاہتا ہے کہ رات دن تمہری اسی بندگی کرے، تمہری ہی حضوری میں وقت گزارے۔ مگر کیا کروں میرے آقا! تمام دن و نیا دنیا کی مالک کی قدامت گزاری سے فرصت ہی نہیں ملتی۔ ہمارا رات کو اس کے سو جانے کے بعد اور اپنا دنیاوی فرض پورا کرنے کے بعد تمہرے حضور حاضر ہوتی ہوں۔ اس رات میں جتنا بھی بھجے سے ہو سکتا ہے۔ تمہارا حق بندگی ادا کرنے کی کوشش کرتی ہوں مگر مجھے احساس ہے کہ یوں بات نہیں بنتی۔ نہ میں تمہارا حق ادا کر سکتی ہوں نہ میری روح کی تسلی و در ہوتی ہے۔ میں جانتی ہوں تو علم و تحریر ہے۔ توبہ جانتا ہے اور میری تھوڑی عبادت کو بھی قبول کر لے گا....."

### چکن کے دن

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کی عمر مبارک ابھی تقریباً پانچ برس کی تھی کہ آپ کے والدین اس دنیا سے رحلت فرمائے۔ تاریخ کے اوراق پر انظر دوڑانے سے معلوم ہوتا ہے کہ جب والدین اس دنیا سے رہشت ہو گئے تو گھر میں کوئی ایسا برادر ہا جو گھر کی ضروریات پوری کرتا اور چاروں بیووں کی پرورش اپنے زیر سایہ کرتا۔ کسی قریبی عزیز یا ہمدرد نہ سائے کی معاونت سے کھانے پینے کی اشیاء ناپید و نایاب ہو گئیں۔ بھوک کے باعث لوگ بھرت کرنے پر مجبور ہو گئے۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا اور آپ کی بیووں کو بھی اسی قحط کا سامنا کرنا پڑا۔ چنانچہ بھوک کی شدت سے تجھ اگر چاروں بیووں اپنے گھر دیا سے تکلیفیں تاکہ اس شر کو چھوڑ کر کسی ایسے مقام کی طرف جائیں جہاں بھوک مٹانے کا گوئی انتظام ہو سکے۔ ابھی راستے میں ہی سفر کرتی ہوئی

میں جائیں اور صحیح ہوتے ہی آپ کے پاس پہنچا اور کہا کہ میں آپ کو آزاد کرتا ہوں اور آپ سے معافی مانگتا ہوں کہ علمی میں مجھ سے آپ کے ساتھ بہت زیاد تیار ہوئی ہیں۔ میری خواہش ہے کہ آپ اسی میں قیام فرمائیں تاکہ آپ کی برکت کی سعادت مجھے حاصل رہے لیکن اگر آپ یہاں پر قیام کرنا پسند نہ فرمائیں اور کہیں اور جانا چاہیں تو آپ کی مرضی ہے۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے فرمایا، میں نے تم کو معاف کیا پھر آپ کو ٹھہری سے باہر تشریف لے آئیں اور وہاں سے رخصت ہو کر گوشہ نشین ہو گئیں۔

ایک دیگر روایت کچھ یوں ہے کہ یہ غالباً 105ھ کا واقعہ ہے کہ تاریخی شریعت بصرہ بھی خوفناک قحط کی اپیٹ میں آگیا۔ ہول حضرت شیخ سعدیؒ  
 یکے نقط سالی شد اندر دمشق  
 کے یاراں فراموش کردند عشق  
 (ایک بارہ و میش میں ایسا قحط پڑا کہ یار لوگ عشق و عاشقی جیسی چیز کو بھی فراموش کر بیٹھے)

ایک بصرہ میں بھی کچھ ایسا ہی قحط پڑا تھا کہ لوگ نہ صرف محبت کے طفید ہاڑک جذبات بھول گئے تھے بلکہ ان کے میں نے نفسانی خواہشوں کے ہجوم سے بھر گئے تھے۔ وہ اپنے آگ بجائے کے لئے اپنے ہم جنسوں کو ارزائی دامنوں پر فروخت کر رہے تھے۔ اولادیں، ماں، باپ پر گراں تھیں اور اولادوں پر ماں باپ ایک بوجھ تھے، بیویاں شوہروں کے لئے باعث آزار تھیں..... اور بہنیں بھائیوں کے لئے ایک منفل عذاب بن گئی تھی۔ خاندانی اور علاقائی رشتہوں کا توز کر رہی کیا، خونی رشتہ بھی بے اعتبار ٹھہر رہے تھے۔ عجیب نفسانی کا عالم تھا۔ ماں باپ اولادوں سے ہاتھو چھڑا رہے تھے..... بھائیوں نے بھوول سے منہ پھیر لیا تھا اور درست ایک دوسرے کو پہچاننے سے گریزاں تھے۔ بھوک کا عقریت اپنا خونی رہن کھو لے کرڑا تھا..... اور تمام انسانی رشتے، احساسات و جذبات، عقائد و نظریات اس کی خوراک

توت رکھتا ہے اس لئے تھوڑے ہی دنوں بعد اس مخصوص چھرے پر تنگی اور کمزوری کے آثار دکھائی دیئے گے۔ ایک دن تاجر علیق نے دیکھتے ہوئے پوچھا کہ کہیں تم ہمار تو نہیں؟ آپ نے جواب دیا نہیں، میں ٹھیک ہوں۔ مالک سے دریافت فرمایا، مجھ سے گھر کے کام کا ج کرنے میں کوئی کیا رہ گئی ہے۔ مالک نے کہا نہیں۔ ایسی تو کوئی بات نہیں ہے، کام تم بالکل ٹھیک کرتی ہو ٹھہر اپنی صحت کی طرف بھی دھیان کرو۔ آپ نے مالک کی بات سن کر خاموشی اختیار کر لی اور اسی طرح روز و شب اپنے کام میں مشغول رہی۔

ایک دن آدمی رات کے وقت مالک کی اچانک آنکھ کھل گئی۔ اس کی لگا حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کی کو ٹھہری کی طرف چل گئی۔ اسے کو ٹھہری میں چراغ کی روشنی ہوتی ہوئی محسوس ہوئی۔ برا حیران ہوا کہ یہ کیسی آدمی رات کو جاگ کر کیا کر رہی ہے۔ کو ٹھہری کی طرف بھاگا مگر یہ دیکھ کر اس کے قدم کو ٹھہری کے دروازے کے باہر ہی رک گئے کہ اس کی کینزہ بارگاہ الہی میں برا بخود ہو کر مناجات میں مشغول ہے۔ ایک روشن قندیل اس کے سر کے اوپر روشن ہے۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا اللہ تعالیٰ کی بارگاہ الہی میں عرض کر رہی تھیں۔

تاجر علیق نے یہ منظر دیکھا تو وہ ہکا کا کارہ گیا۔ اس کے دل کی تختی اس ایک منظر کے دیکھ لینے سے نری میں بدل گئی۔ اپنے کئے پر بچھتا نے لگا کہ میں نے اس چھوٹی سی بھی پر کس قدر ظلم و حکایے ہیں کہ ہر وقت گھر کے کاموں میں ہو الجھائے زکھا اور بھی کا یہ حال ہے کہ اس چھوٹی سی عمر میں اللہ تعالیٰ کی عبادات میں راتوں کو مشغول رہتی ہے۔ اسی وقت اپنے دل میں اس بات کا عمد کیا کر صحیح ہوتے ہی اپنی زیارتیوں کا ازالہ کر دیں گا۔ اٹھے پاؤں پیچکے سے واپس اپنے کمرے میں چلا آیا تاکہ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کی عبادات میں خلل نہ پڑے۔ کمرے میں آیا تواب نیز اس سے کوئوں دور چلی گئی تھی۔ صحیح کے انتظا

چھنجلا کر دیں۔ ”یہ ہم سب کا وقت بر باد کر رہی ہے۔ آپ اسے یہاں سے لے جائیں۔“

”یہ لڑکی ہوئے کام کی ہے۔ میں اسے لے کر ہی جاؤں گا۔“ تاجر حقیق نے تینوں بھروسے کو مخاطب کرتے ہوئے کہا۔ اور پھر ایک معمول رقم ان کے حوالے مددی۔

”چلو لڑکی!“ تاجر نے چھوٹی بھن سے کہا۔ ”اب تم میری ملکیت ہو۔“ لڑکی نے اپنی بھروسے کی طرف دیکھا۔ اس کی آنکھوں میں انسو سے گھر ہونٹوں پر کوئی حرفاً نہیں تھا۔ وہ تاجر حقیق کے ساتھ چپ چاپ چلی۔ اس نے کہی بارہ مڑ کر دیکھا۔ لڑکی کی آنکھوں میں نہ ایک بھی سوال تھا۔

”میا تم نے چندروں تینوں کے لئے اپنی چھوٹی بھن کو فردخت کر دیا ہے؟“ تینوں بھروسے نے کوئی جواب نہیں دیا۔ انہیں بھوک کے عفریت سے شجاعت مل گئی تھی اور تاجر کے دیے ہوئے سکے گھنے میں مصروف تھیں۔ پھر انہیں اپنی چھوٹی بھن کی آنکھوں میں لرزے والی معصوم حسرتیں اور کامپتے ہوئے سوالات کس طرح نظر آتے۔ باختر لڑکی نظر والے اور جھلک ہو گئی اور ضرورت کے بے رحم ہاتھ لئے خوبی رشتہوں کو جدا کر دیا۔

ایک روایت میں یہ بھی درج ہے کہ بھوک نے عکس اگر چاروں ہمند گھر سے انکھیں۔ وہ بصرہ چھوڑ کر کسی ایسے شر میں جانا چاہتی تھیں جہاں ضروریات زندگی پیسراں کیں۔ انہیں وہ اتنے ہی میں تھیں کہ اچانک کسی گوشے سے ایک قوی پیکل شخص تمودار ہوا اور اس نے چھوٹی بھن کو پکڑ لیا۔ ابھی مرد کے خوف سے تینوں بھنیں ایک طرف ہٹاگ کھڑی ہو گئیں اور پھر اس سفاک شخص نے سات آنھے سالہ معصوم بھی کو بصرہ کے ایک مالدار تاجر حقیق کے ہاتھوں فردخت کر دیا۔ اس طرح ایک معصوم بھی اپنے کاروں سے محفوظ کر ایک صاحب ثروت انسان کی کثیرین گئی۔

شیخ چار ہے سنت۔

اسی ہولناک فضاع میں بصرہ کے ایک چھوٹے سے خاندان پر قیامت گزی۔ یہاں پر ایک بھن رہا کرتی تھیں جن کے مال باپ دنیا سے رخصت ہو گئے تھے۔ اظاہر کوئی نگران اور کفیل نہیں تھا۔ یہ سب بھن مل کر محنت مزدوری کیا کرتی تھیں۔..... مگر جب بصرہ شر قحطی کی لپیٹ میں آیا تو سارے کاروبار دم توڑ گئے اور مزدوریاں ختم ہو گئیں۔ تو عمر لڑکوں نے دو تین فاقہ تو برداشت کر لئے مگر جب بھوک حد سے گزری تو کسی کو اپنا ہوش نہیں رہا۔ بھیک تک کی نوبت آگئی مگر کوئی کسے بھیک دیتا کر دینے والے کے پاس خود کچھ نہیں تھا۔ یہ تمام بھنیں زرد چہروں اور پتھرائی ہوئی آنکھوں سے آسمان کی طرف دیکھ رہی تھیں کہ بصرہ کا مشہور تاجر حقیق اور ہر سے گزار۔ فاقہ زدہ بھروسے نے آسودہ حال شخص کے سامنے دست سوال دراز کر دیا۔

”خداء کے لئے ہمیں کچھ کھانے کو دو۔ درمذہ کچھ دیر بعد ہماری سافروں کا رشتہ ہمارے جسموں سے منقطع ہو جائے گا۔“

”بھوک ہے۔“ سب سے چھوٹی بھن نے تقاضت زدہ لبجے میں جواب دیا۔

”تو پھر کسی سے روٹی کیوں نہیں مانگتی۔؟“ تاجر نے سوال کیا۔

”جس سے مانگنا چاہئے اسی سے مانگ رہی ہوں۔“ لڑکی نے برا عجیب جواب دیا۔

”تو پھر بچھے ابھی تک روٹی کیوں نہیں ملی۔؟“ تاجر حقیق نے حیران ہو کر دوسرے سوال کیا۔

”جب وقت آئے گا تو وہ بھی مل جائے گی۔“ لڑکی کا انداز گفتگو بہم تھا مگر لبجے سے بڑی استقامت بھلک رہی تھی۔

تینوں بڑی بھنیں چھوٹی بھن کی بے سر و پا باتوں سے بیزار تھیں، اس لئے

ہے... اور یہی محبت صوفیا کا پہچان ہوتی ہے۔

### تصوف

لفظ صوفی کس سے ہا ہے اور کس سے نہیں؟ اسکے بارے میں لوگوں کے مختلف خیال ہیں۔ ایک گروہ کے نزدیک صوفی کا لفظ اصل میں صفوی تھا جو سکریٹ استعمال سے صوفی بن گیا۔ ابو الحسن قفار کرتے ہیں کہ صوفی کا لفظ صفا سے بنا ہے جس کا مطلب ان لوگوں سے ہے جنہیں قدرت نے پھٹے ہی سے بھری کدور توں اور غلطتوں سے پاک صاف رکھا ہے۔ بعض کہتے ہیں نہیں! جو لوگ سادگی کی وجہ سے صوف کا بابس پنے تھے وہ صوفی کہلانے بھروس کا خیال ہے کہ اصحاب صفا کی مناسب سے صوفی کا لفظ عمد ثبوت ہی سے وجود میں آگیا صفا کے معنی عربی میں چھوڑتے کے ہیں وہ لوگ جن کا کوئی در تھانہ گھر جو دن میں کہیں کام کا جو کو نکلتے ہاتھ چیند ہلاتے اور اپنے لئے حلال روزی کماتے پھر فارغ وقت میں رسول اللہ ﷺ سے علم دین حاصل کرتے اور آرام کے وقت مسجد نبوی کے چھوڑتے پر چلے آتے ہیں رہتے سہتے اور اسی کو اپنا گھر، مسکن اور آرام گاہ سمجھتے تھے انہیں اصحاب صفا کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔

### پہلا صوفی

جیسا کہ تصوف اور صوفی کے ملک کے مأخذ اور استعمال کے بارے میں اختلاف ہے اسی طرح اس باب میں بھی اختلاف ہے کہ اول اول کسی بزرگ کو صوفی کا لقب دیا گیا۔ کوئی جناب ابو ہاشم التوفی 150 ہجری کو پہلا صوفی قرار دیتا ہے کسی کے خیال میں جامن حیان پہلے صوفی ہیں۔ بہر کیف یہ دونوں ہی بزرگ کو فر کے ہیں اور دو قوی دوسری صدی ہجری ہی میں گزرے ہیں۔

جو لوگ تصوف کے ملک کو عمد رسالت ہی سے قائم ہونے کا خیال رکھتے ہیں ان کے نزدیک صوفی کا لفظ جناب رسالت تائب محمد رسول اللہ ﷺ

### حالات زندگی

حضرت رابعہؓ نے جیلن سے جوانی تک رنج والہ امور آفات و مصائب کے سوا کچھ نہیں دیکھا تھا۔ چار پانچ سال کی ہوں گی کہ نہایت پر ہیز گار محبت کرنے والے ماں باپ سے مخہرہ گئی۔ آٹھو سال کی عمر کو پہنچیں تو شفیق یہوں کو اس طرح کھو دیا کہ زندگی بھر ان کا کوئی پتا نہیں چلا۔ اہل نظر اندازہ کر سکتے ہیں کہ ایک کم سن بھی کے دل و دماغ نے ان جان لیوا حادثات کا کیا <sup>اللهم</sup> قول کیا ہے؟ پھر جب اپنے کا روان محبت سے مخہرہ یہ ہوئی اور ہمیں ہوش کی اندھائی خرابیوں سے گزر رہی تھی تو اس بے رحم ہاتھ نے اسے ظلامی کی زنجیریں پہنادیں۔ باپ سے خدیں اور فرمائش کرنے کے دن..... بھنوں کے ساتھ کھلئے اور شرار میں کرنے کے دن..... اور ان سب سے بڑھ کر ماں کی آنکھش محبت میں سونے کی راتیں..... ایک پچ ماہی تو سرمایہ ہوتا ہے مگر وقت نے حضرت رابعہؓ سے ان کی ہر خوشی اور ہر خواب جیھیں لیا تھا۔ گردی کے تینے ہوئے دنوں میں حضرت رابعہؓ اپنے ماں کے لئے دریافت پانی بھر کر لاتی تھیں اور آپ کا جسم مبارک پانی سے شر اور ہوتا تھا۔ پھر جب سر دیوں کی طویل راتیں آتیں تو حضرت رابعہؓ تجربہ موسم میں معہود حقیقی کے سامنے دست بست کھڑی رہتیں۔ اولیاے کرام نے جو زیارت جوانی کے عالم میں اپنی رور غبہت سے کی ہیں، وہی ریاضت حضرت رابعہ بصریؓ نے اپنے عالم طفلی میں جزو ستم کی زنجیروں میں جکڑے ہونے کے باوجود کی ہیں۔ فطری بات ہے کہ محبت و مشقت سے چور ہونے کے بعد ایک کم سن لڑکی آرام دہ ستر ملاش کرے گی..... مگر ہم دیکھتے ہیں کہ حضرت رابعہ بصریؓ نصف شب کے نائلے میں اپنے خالق کے آگے سجدہ ریز ہوتی تھیں اور بارگاہ ذوالجلال میں غدر پیش کرتی تھیں کہ دنیا والے میرے راستے کی رکاوٹ ہیں اس لئے میں تیرے حضور میں بہت دیر سے پہنچتی ہوں۔ یہی دو ریاضت ہے جو تصوف کی بیمار ہوتی

صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے ہی میں پیدا ہوا۔ شیخ شتاب الدین سروردی کہتے ہیں کہ یہ لفظ جناب محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی رحلت شریف کے بعد راجح ہوا شیخ اکبر کہتے ہیں اور اخبار مکہ میں لکھا ہے کہ صوفی کا لفظ خواجہ حسن بصری کے زمانے میں پیدا ہوں اس سلسلے میں وہ یہ دلیل پیش کرتے ہیں کہ صوفی کا لفظ خواجہ حسن بصری اور سفیان ثوری کے اقوال میں کمی مزدوجہ آیا ہے۔

جو لوگ اس خیال کے حادی ہیں کہ صوفی کا لفظ اسلام سے پہلے بھی تھا وہ در حقیقت تصوف کے مسلک کا رشتہ یونان سے جاملا تھے ہیں۔ ان کے نزدیک تصوف کا نام ہب مسلمانوں نے اس وقت اختیار کیا جب یونانی زبان کا عمل میں ترجمہ آیا وہ لوگ کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ یونانی کے لفظ سو ف معنی حکمت کی محبت سے لیا گیا ہے جناب فرمید الدین عطار نے ذکرہ اولیاء میں لکھا ہے کہ بعض لوگوں کے نزدیک صوفی کا لفظ بعد او کے لوگوں کی ایجاد ہے۔

علامہ ابو زیمان المیر ولی کتاب المد میں لکھتے ہیں کہ صوفی کے معنی فلاسفہ کے ہیں یونانی زبان میں سو ف کے معنی فلسفہ کے ہیں یہی وجہ ہے کہ یونانی زبان میں سو ف کو فیضلا سو ف کہتے ہیں یعنی فلسفہ کا مشتق چونکہ اسلام میں ایک جماعت ایسی موجود تھی جس کا مسلک یونانی صوفیوں کے قریب قریب تھا۔ اس لئے اس کا نام صوفی پڑ گیا۔

علامہ المیر ولی کا میانہ یہست واضح ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جو لوگ تصوف کی تحریر کو غیر اسلامی تحریر کوں سے مستعار خیال کرتے ہیں۔ وہ اصل میں التباس لفظی سے ہو گا کھا گئے۔ ورنہ اگر غور کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ اسلام کے تصوف کے محركات اور صوفیائے اسلام کے طور و اطوار غیر اسلامی تصوف کے محركات اور ان کے صوفیوں کے طریقہ کا رہے بالکل وقف ہیں۔

علامہ جوزیٰ نے خواجہ حسن بصری کی بزرگی کو تسلیم کیا ہے اور انہیں قدیم صوفیائے امام کی حیثیت دی ہے۔

کار حلت شریف کے دو سورہ بعد راجح ہوا اس کا سبب کیا ہے ؟ اسے شیخ سعدی شیرازی کے بزرگ استاد علامہ جوزیٰ نے یوں لقول کیا ہے کہ عمد رسالت میں جن لوگوں نے ذات رسالت کا کتب سے فیض باطنی و ظاہری حاصل کیا۔ ان کے لئے مجازی سے بڑھ کر اس وقت کوئی اور لفظ ممتاز یا معزز نہیں ہو سکتا تھا۔ پھر لوگ صحابہ سے فیض یا بہرے ان کے لئے تابعی اور پھر تابعی سے جنہوں نے اکتساب کیا ان کے لئے تابعی سے بڑھ کر کوئی لفظ موزوں نہ تھا۔ جب تج تابعی کا زمانہ بھی گزر گیا صرف وہ لوگ ہاتھ رہ گئے جنہوں نے تج تابعی سے زاویے تلمذ ہے کیا تھا۔ ان کے لئے صوفی کا لفظ استعمال کیا گیا کیونکہ تج تابعی کے بعد اگر کوئی لفظ موزوں ہو سکتا تھا تو وہ صرف صوفی کا لفظ ہے۔

تصوف کے پارے میں یہ بات قطعی طے شدہ ہے کہ دوسری صدی ہجری کے آخر میں اس سے ایک تایاں اور ممتاز مسلک کی صورت پکڑ لی اس دور کے ممتاز صوفی میں جناب سفیان ثوری، ابو ایماد حمّاد، داؤد طائی، فضیل بن عیاض اور عورتوں کے طبقے میں جنابہ رابعہ بھری کے اہم گرائی بہت مشہور ہیں۔ علمائے تصوف نے دوسری صدی ہجری کو صوفیائے قدیم کا دور قرار دیا ہے۔ علامہ جوزیٰ نے لکھا ہے کہ قدیم صوفیاء۔ قرآن حکیم، حدیث نبوی، فقہ اور تفسیر کے نام تھے وہ لوگوں کو علوم فرمائی کی ترغیب دیتے۔ کتاب و سنت کی استعمال کب ہوا

جیسا کہ صوفی کے اشتقاق سے متعلق اختلاف ہے اسی طرح اس کے پارے میں بھی اختلاف ہے کہ لفظ صوفی کب استعمال ہوا اسی کے نزدیک صوفی کا لفظ اسلام سے پہلے بھی موجود تھا۔ کوئی کہتا ہے کہ صوفی لفظ محمد رسول اللہ

اگرچہ جمل کر عبد الرزاق پاشا تحریر کرتے ہیں۔ ”قصوف اسلامی“ کے جیکل میں جس ہستی نے سب سے زیادہ ”حب اللہ“ کو ایک مستقل اور محکم مسلک کی صورت میں پیش کیا وہ صرف حضرت رابعہ بھری ہیں۔ انہوں نے ایسے آثار و نقوش چھوڑے ہیں جو حزن والم اور محبت اللہ کی صحیح تعبیر لور تفسیر کا کام دیتے ہیں۔“

### ذوق عبادت

نوع عمر ہونے کے باوجود وہ لوگی انتہائی مشقت اور ذمے داری کے ساتھ اپنا کام پورا کرتی اور مالک کو کسی قسم کی هکایت کا موقع نہ دیتی۔ یہاں تک کہ اسی عالم الاعلیٰ (میں تمہارا بارب ہوں) میں صرف اقرار کا ہے۔ اب اس لوگی کی عمر بارہ تیرہ سال کے قریب تھی۔ جیسے میں کئی سال گزر گئے۔ اب اس لوگی کی عمر بارہ تیرہ سال کے قریب تھی۔ جیسے عمر بڑھتی چاہی تھی، لوگی کے ذوق عبادت میں اضافہ ہوتا چاہتا تھا۔ گھر کا کام کرنے کے بعد وہ رات بھر عبادت میں مصروف رہتی۔ پھر صبح ہوتے ہی اپنے آقا کی خوشبوی حاصل کرنے کے لئے گھر کے کاموں میں مشغول ہو جاتی۔ آخر شدید محنت نے اس معصوم جان کو تھکا دا لال۔

لوگی کے چہرے پر ٹھکن کے آثار دیکھ کر ایک دن مالک نے پوچھا۔

”کیا تھمارے؟“

لوگی نے نفی میں آقا کی بات کا جواب دیتے ہوئے کہا۔ ”کیا میں اپنے فرائض کی ادائیگی میں کسی کوتاہی کی سر تکب ہو رہی ہوں۔؟“

مالک نے اس کے کام کی تعریف کی اور ساتھ ہی یہ بھی کہا کہ وہ اپنی صحت کا خیال بھی رکھے۔

لوگی نے آقا کا حکم سن اور سر جھکا دیا مگر اس کے معمولات میں کوئی کمی نہیں آئی۔ وہ اجائے میں دنیاوی مالک کی خدمت انجام دیتی اور انہوں نے میں مالک حقیقی کے سامنے سجدہ دریز ہو چکی۔

حضرت رابعہ بھریؒ کو کثرت رنج والم اور حزن و ملال نے دنیا اور اس کی دل فریزوں سے بیگانہ کر دیا تھا۔ پھر اسی جذبہ میگانگی نے بے نیازی کی ٹھکن اختیار کر لی اور حضرت رابعہ بھریؒ نے دنیا اور اہل دنیا کی لٹی کر دی۔ دنیا کی لٹی کے بعد ایک ہی صورت یافتی رہ جاتی ہے کہ انسان اپنے آپ کو دنیا بنا نے والے کی یادوں میں گم کر دے۔ حضرت رابعہ بھریؒ نے بھی ایسا ہی کیا۔ جب سارے رشتے ٹپائیدار شامت ہوئے تو آپ نے خالق کائنات سے رشتہ جوڑ لیا۔ یہ رشتہ تو ازل سے ہوتا ہے اور لمبے تک رہتا ہے۔ ایک مفکر اپنے خالق کے وجود سے انکار کر سکتا ہے مگر اس کی بندگی کے دائرے سے خارج نہیں ہوتا۔ فرعون نے لاکھ کماکہ انداز بکم الاعلیٰ (میں تمہارا بارب ہوں) مگر حقیقتاً وہ رب کائنات ہی کا بندہ تھا۔ منکر صرف اقرار کا ہے۔ اقرار کے بعد انسان کی بندگی مستند اور معتبر ہو جاتی ہے۔ انکار کی صورت میں بھی وہ اللہ تعالیٰ کا بندہ رہتا ہے مگر اپنی سر کشی اور بے راہ روی کے باعث ”راندہ در مگاہ“ کہلاتا ہے۔ حضرت رابعہ بھریؒ بھی روز اول سے اپنے خالق کی وحدانیت اور کبریٰ کی اقرار کر رہی تھیں۔ ہو سکتا تھا کہ وہ شدید اور طویل کزمائن کو دلت اپنارا ستر ہمول جاتیں مگر حق تعالیٰ نے ہر قدم پر ان کی پنچھیں اور انہوں نے بے اختیار خاک پر سر رکھ کر کہا۔

”طس اتوہی ہے اور میرے سوا کوئی نہیں۔“

حضرت رابعہ بھریؒ کے مسلک کی بیجاد ”عشق اللہ“ پر ہے۔ اس سلسلے میں ایک حق عبد الرزاق پاشا کشے ہیں۔

”حضرت رابعہ بھریؒ کی حیات مبارک میں حزن والم کے جو گرے نقوش پائی جائے ہیں اگر انہیں فور سے دیکھا جائے تو یہ حقیقت ملکشف ہو گی کہ یہ تمام تر اسی محبت کا نتیجہ ہے جو حضرت رابعہ بھریؒ کو اللہ تعالیٰ کی ذات پاک نے تھی۔“

حقیق کے لبجے سے عاجزی کا اظہار ہوا تھا۔ ”میری طرف سے کی جانے والی تمام زیادتوں کو اس ذات کے صدقے میں معاف کرو جس کی عبادت تم راتوں کی تہائی میں چھپ کر کرتی ہو۔“

”میں نے تمہیں معاف کیا۔ میرا مالک تمہیں بُرا بُری دے۔“ یہ کہہ کر کنیز پھیل گئی۔

یہ مخصوص اور سیمِ حی لور شب بیدار کنیز مشور عادفہ حضرت رابعہ بھری تھیں۔

### حصول علم

روایت ہے کہ جب تاجر نے حضرت رابعہ کو آزاد کر دیا تو آپ علوم ظاہری حاصل کرنے کے لئے بھرے سے کوفہ تشریف لے گئیں جو اپنے وقت میں بہت بڑا علمی سر کر تھا اور جہاں تاریخ روزگار علماء ہر وقت موجود رہتے تھے۔ روایت ہے کہ حضرت رابعہ بھری فطری طور پر نہایت ذہین خاتون تھیں۔ نتیجتاً آپ نے بہت کم مدت میں قرآن کریم حفظ کر لیا۔

روایات سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت رابعہ بھریؓ نے فقہ اور حدیث کی تعلیم بھی حاصل کی تھی اور پھر دونوں علوم میں اس قدر ممتاز حاصل کر لی تھی کہ جب آپ وعظ فرماتی تھیں تو بوئے بڑے سحدت اور فہمہ حیران اراہ جاتے تھے۔ کسی معتبر تاریخ سے یہ پتہ نہیں چلا کہ حدیث اور فقہ میں آپ کے اساتذہ کون ہوتے تھے؟ پھر بھی یہ امر طے شدہ ہے کہ حضرت رابعہ بھریؓ کی بارگاہ معرفت میں بوئے بوئے علماء نیازِ مندرجہ کے ساتھ حاضر ہوا کرتے تھے۔ ان بورگوں میں سرفراست حضرت امام سفیان ثوریؓ ہیں جو حضرت امام اعظم ابو حیینؓ کے معاصر تھے اور جنہیں امیر المؤمنین فی الحدیث کے لقب سے یاد کیا جاتا ہے۔ مشہور بورگ حضرت مالک بن دینارؓ کے بارے میں بھی کہا جاتا ہے کہ وہ حضرت

ایک دن اتفاق سے نصف شب کے قریب آتا کی آنکھ کھل گئی۔ وہ اپنے کمرے سے نکل کر نہلنے لگا۔ اچانک اس کی نظر کنیز کی کوٹھری پر پڑی۔ وہاں چراغ جل رہا تھا۔

”یہ کنیز ابھی تک جاگ رہی ہے۔؟“ آتا فرڑی حیرت کے ساتھ سوچا اور کنیز کے جانے کا سبب جانے کے لئے کوٹھری کی طرف بڑھا۔ دروازہ کھلا ہوا تھا۔ مالک دبے قدموں اندر داخل ہو۔ اب اس کی آنکھوں کے سامنے ایک ناقمل یقیناً مظہر تھا۔ کنیز جدے کی حالت میں تھی اور دلی دلی سکیاں اہم رہی تھیں۔ مالک کی حیرت میں پکھو اور اضافہ ہو گیا۔ وہ آہستہ آہستہ آگے بڑھا۔ پھر اس نے کان لگا کر منا۔ کنیز انتہائی رفت آمیز لپجے میں دعا مالک رہی تھی۔

”اے اللہ! تو میری مجبوریوں سے خوب واقف ہے۔ مگر کام کا جنگی تھری طرف آئے سے روکتا ہے۔ تو مجھے اپنی عبادت کے لئے پکارتا ہے مگر میں جب تک کنیز بارگاہ میں حاضر ہوتی ہوں، نمازوں کا وقت گزر جاتا ہے۔ اس لئے میری ماعذورت قبول فرمائے اور میرے گناہوں کو معاف کرو۔“

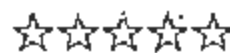
مالک نے کنیز کی گریہ وزاری سی تو خوف خدا سے لرزنے لگا۔ روایت ہے کہ اس ولقائے پہلے تاجر حقیق ایک تالمذہ شخص تھا۔ اپنے غلاموں اور کنیزوں سے بے پناہ مشقت لیتا تھا اور اپنی بیت پھر کر کھانا تک نہیں دیتا تھا۔ آج رات ایک کنیز کو اس طرح سجدہ لیزدی کھا تو پھر دل پکھل گیا اور اسے اپنے مااضی پر ندامت ہوئے گی۔ اس لئے قدموں واپسی چلا آیا اور رات کلباشی حصہ جاگ کر گزار دی۔ پھر صحیح سے ہم آزاد ہو، جہاں چاہو چلی جاؤ۔“

”مگر میں تمہاری ذمی ہوئی قیمت ادا نہیں کر سکتی۔“ کنیز نے حیران ہو کر کہا۔

”میں تم سے کوئی قیمت نہیں مانگتا مگر ایک چیز کا سوال کر سا ہوں۔“ تاجر

حیثیت سے اپنی زندگی کے دن گزار رہی تھیں۔ اس صورت حال کے پیش نظر حضرت امام حسن بصریٰ اور حضرت رابعہ بصریٰ کے علمی تعلق میں زیادہ سے زیادہ اتنی نگناہ پیدا کی جاسکتی ہے کہ حضرت رابعہ ایک آرٹھ مرتبہ حضرت امام کی مجلس درس میں حاضر ہوئی ہوں اور عقیدت مندوں نے اتنی چھوٹی سی بات کو ایک مستقل انسانہ نادیا ہو۔ ورنہ حقیقت یہ ہے کہ حضرت رابعہ دور غلامی سے شجاعت پا کر تحصیل علم کی طرف متوجہ ہوئیں تو حضرت امام حسن بصریٰ اس عالم فانی سے بہت دور جا چکے تھے۔

مگر ہاں اس کے علاوہ اکثر تذکرہ نگاروں نے یہ بھی ثابت کرنے کی کوشش کی ہے کہ حضرت امام حسن بصریٰ ابھی حضرت رابعہ بصریٰ کی مجلس روحانی میں بعد دوست نے عرض کیا۔ اس روایت کو تسلیم کرنے میں بھی وہی سن و سال کا فرق مانع ہے۔ مختصر یہ کہ تاریخ کے تناظر میں حضرت امام حسن بصریٰ اور حضرت رابعہ بصریٰ کے درمیان کسی ایک ملاقات کو بھی ثابت نہیں کیا جاسکتا۔



رباعہ بصریٰ سے تمامیت عقیدتہ کھتے تھے۔ اس بات کی وضاحت بھی تمامیت بصریٰ میں ہے کہ اکثر تذکرہ نگاروں نے حضرت امام حسن بصریٰ اور حضرت رابعہ بصریٰ میں علمی اور روحانی اعتبار سے ایک تعلق قائم کرنے کی کوشش کی ہے جسے تاریخ کی روشنی میں ثابت نہیں کیا جاسکتا۔ مثال کے طور پر حضرت رابعہ بصریٰ کے تمام سیرت نگاروں نے یہ واقعہ بڑے زورو شور کے ساتھ تحریر کیا ہے۔

ایک بار حضرت امام حسن بصریٰ کی مجلس درس آرائی تھی۔ حضرت امام بار یاد دروازے کی طرف دیکھ رہے تھے جیسے اپ کو کسی کا انتظار ہو۔ ایک عقیدت دوست نے عرض کیا۔  
”امام اکیا کسی کا انتظار ہے۔؟“

حضرت امام نے یہ ساختہ فرمایا۔ ”ہاں امیں رابعہ کا انتظار کر رہا ہو۔“ اسی دوست نے دوبارہ عرض کیا۔ ”امام آخراں کی کیا وجہ ہے کہ جب تک آپ کی مجلس میں رابعہ بھی ضعیف عورت فیض آتی، اس وقت تک آپ دعویٰ نہیں کھلتے۔“

جو بار حضرت امام حسن بصریٰ نے پر جوش لجے میں فرمایا۔ ”ہاتھیوں کی غذا جیوٹیوں کو کس طرح مل سکتی ہے۔؟“

اُس ولائت سے حضرت رابعہ کی عظمت روحانی کا تو پہاڑا ہے مگر جب ہم اس ولائت کی تدریجی حیثیت متعین کرنا چاہتے ہیں تو حضرت کے سوا کسی چیز کا کوئی نشان باقی نہیں رہتا۔ قازمین کو تعجب ہو گئے ہو روایت مشور صوفی بزرگ حضرت خواجہ فرید الدین عطار سے منسوب ہے۔ حالانکہ خواجہ عطار خوب جانتے تھے کہ حضرت رابعہ بصریٰ 97ھ میں پیدا ہوئی تھیں..... اور حضرت امام حسن بصریٰ 110ھ میں دنیا سے رخصت ہوئے تھے۔ امام کے وصال کے وقت حضرت رابعہ کی عمر مبارک صرف تیرہ سال تھی..... اور یہ وہ زمانہ تراجمب آپ عاجز حقیق کی کثیر کی

گوشہ نشین اور عزت گزیں رہنا چاہتی تھیں۔ مگر ان کے مقتند انہیں ہر جگہ پر جا گھیرتے تھے۔ کبھی کبھی وہ ایسے موقع پر جلال میں آجائیں اور لوگوں کی ملامت کرتیں۔ وہ کوشش کرتیں کہ ایسے سوالات کے گزیز کریں، لیکن ان کے پاس آئے والوں کی بے تائی اور دوار قلی اپنی جگہ پر تھی۔

☆ ☆ ☆ ☆ ☆

ایک بار کسی نے سوال کیا۔

”اللہ نے اولیاء کو کلامات کا تاج دیتا ہے، تو آپ اس مربیتے تک کیونکہ پہنچیں؟“

حضرت رابعہ نے جواب دیا۔

”آپنے قول ذغفل سے اے اللہ! میں تمھے سے پناہ چاہتی ہوں، ہر ایسی چیز کے بالے میں جو مجھے تیرے سوائیں اور سے مشغول کر دے اور ہر حائل سے جو میرے تیرے درمیان حائل ہو جائے۔“

☆ ☆ ☆ ☆ ☆

حضرت سفیان ثوری یہ مدارپرستی کے لئے ائے یہیں حضرت رابعہ کے جلال کی بیبٹ کے سبب کوئی بات نہ کر سکے۔ حضرت رابعہ نے خود ہی بات چلانی۔ ”فرمایے۔“

حضرت سفیان نے کہا۔ ”میں اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا ہوں کہ وہ آپ کو اس تکلیف میں سے نکالے۔“

حضرت رابعہ نے کہا۔

”تمہیں معلوم ہیں۔ یہ مداری اسی کے حکم سے ہے۔“

حضرت سفیان نے کہا۔

”آپ جا فرماتی ہیں۔“

”پھر میں دوست کی مرضی کے خلاف کیسے درخواست کر سکتی ہوں۔“

## سیرت مبارکہ کے مختصر واقعات

ویگر اہل زہد اور صاحبان تصوف کی طرح حضرت رابعہ بصری بھی خدا سے ملنے (وصل) کی تھیں۔ وہ معرفت حقیقی رکھتے ہوئے ایک والماہہ اور بے ساختہ محبت سے سرشار تھیں۔ وہ ان اولین زادہوں اور عابدوں میں سے تھیں، جنہوں نے خالص محبت، یعنی اللہ سے محض اس کی ذات کی خاطر بے غرض محبت کی اور اس کی تلقین بھی کی اور اسی تعلیم کو نظریہ کشف کے امتحان کے ساتھ پیش کیا۔

حضرت داتان عجمی نے بھی متوفی یادی اللہ کے لئے کرامات دکھانے کو شعبدہ بازی قرار دیا ہے، مگر صوفیوں، ولیوں اور اہل اللہ کے اعمال، ان کے افعال اور ان کے روزمرہ کے معمولات میں خود خود ایسے واقعات رونما ہوتے رہتے ہیں، جو چشم بینا کے لئے تحریر کا سبب بنتے ہیں اور معتقدین، حلقة بجوش اور مجلس میں شریک ہونے والے اپنے اعتقاد اور اپنی محبت کی اوج سے اس کا ذکر کھلے عام کرتے ہیں اور فخر کے ساتھ ایک دوسرے فرد کو سناتے ہیں۔ حضرت رابعہ بصری بھی کرامات دکھانے والی نمائش کرنے کے حق میں نہیں تھیں۔ وہ توزیادہ سے زیادہ

وجسے آنکھ لگ گئی۔ اس دروازے کی ایک چورگیا اور آپ کی چادر اٹھا کر جل دیا۔ جب وہ دروازے سے باہر نکلنے لگا تو اسے دروازہ نظر نہ آیا۔ اس نے گھبرا کر چادر رکھ دی تو دروازہ اور باہر جانے کا استھان فتح آئی لگا۔ دوبارہ چادر اٹھائی اور دروازے کی طرف بڑھا تو دروازہ پھر نظر سے اوچھا ہو گیا۔ اس نے اسی طرح چادر دین رکھ دی اور حسب ساتھ دروازہ پھر دکھائی دیئے تھے۔ جب تیری مرتبہ اس نے مگر حرکت کی تو غیب سے آواز آئی۔

”اپنے آپ کو مصیبت میں نہ ڈالو۔ اس گھر کی مالکہ نے اپنے آپ کو ہماری نگہبانی اور دوستی میں دے رکھا ہے۔ یہاں تو کسی کو مجال نہیں کہ کوئی کچھ بھی کر سکے۔ ایک دوست ہو یا ہو لے، تو کیا ہوا، دوسرے دوست تو میدار ہے۔“

☆ ☆ ☆

ایک مرتبہ ایک زاہد حضرت رابعہ سے ملنے اور کھانے کی طلب میں آیا۔ حضرت رابعہ نے ہاتھی میں گوشت ڈال کر اسے چولنے پر رکھا ہوا تھا۔ مگر ابھی آں نہیں جلائی، زاہد آیا تو معرفت وزہد کی گفتگو شروع ہو گئی نہ زاہد کو بھوک کا خیال آیا۔ زاہد کے ذہن میں ہاتھی کا دھیان رہا۔ عشاء کی نماز کے لئے گفتگو کی تو حضرت رابعہ کو ہاتھی کا خیال آیا۔ دیکھا تو اس میں نہایت عمدہ گوشت پکا ہوا تھا موجود تھا۔

☆ ☆ ☆

ایک مصری عالم عبد الرزاق پاشا نے لکھا ہے۔

”حضرت رابعہ میں حزن والم کے جو گرے نقوش پائے جاتے ہیں، اگر عین نگاہی سے دیکھا جائے تو معلوم ہو گا کہ یہ بھی تمام تربح کا نتیجہ ہیں۔ جو حضرت رابعہ کو اللہ تعالیٰ کی ذات سے ہے۔ تصوف اسلامی میں جس ہستی نے سب سے پلے حب الہی کو مستقل اور مکرم مسلم کی صورت میں پیش کیا وہ حضرت رابعہ عذریہ بصیری ہیں۔ سیدہ رابعہ کا شمار اسلام کے عاشقین اور حزوں میں“

حضرت رابعہ نے دھمے سے لجے میں یہ مسکت جواب دیا۔

حضرت سفیان نے پوچھا۔  
”آپ کو سب سے زیادہ کسی چیز کی خواہش ہے؟“

حضرت رابعہ نے جواب دیا۔

”سفیان، تم سمجھدار گوئی ہو گئے ایسی باتیں کیوں کرتے ہو۔ بارہ برس گزرے کر مجھے تازہ خرے کھانے کی خواہش ہے اور تم جانتے ہو کہ خرے یہاں کتنے سے اور بے قدری سے بنتے ہیں لیکن میں نے آج تک نہیں کھائے۔ کیونکہ میں غلام ہوں اور غلام کو خواہش سے کیا مطلب، اگر میں کسی چیز کی خواہش کروں اور میرے خدا کو وہ پسندت ہو تو یہ کفر ہے۔“

سفیان نے عرض کی۔

”میں آپ کے معاملات میں دخل نہیں دے سکتا۔ آپ کچھ میرے متعلق فہاریں۔“

حضرت رابعہ نے جواب دیا۔

”اگر تم دنیا کو دوست رکھتے تو نیک مرد ہوتے۔“

حضرت سفیان نے حیرت سے پوچھا۔ ”کیوں کفر۔“

آپ نے کہا ”آپ کی باتوں کے مطابق۔“

یہ سن کر حضرت سفیان کو روٹا آگیا اور خدا سے عرض کی۔

”اے خداد عز کر یعنی۔ مجھ سے خوش ہو جا۔“

حضرت رابعہ نے سختی سے کہا۔

”بچھے جانا نہیں آتی کہ جس کی تورضا چاہتا ہے تو خود ہی اس سے راضی نہیں۔“

☆ ☆ ☆

ایک دفعہ آپ نماز ادا کر رہی تھیں کہ سکروری ہٹاہت اور مسلط چاگتے کی

سیرت رابعہ بھری

کہتے ہو، ممکن ہے صحیح ہو، مگر اچھے تو کسی عورت نے ثبوت یا الوہیت کا دعویٰ نہیں کیا۔

☆ ☆ ☆ ☆

آپ نے دیکھا ایک شخص سر پٹی باندھے چلا جا رہا تھا۔ آپ نے اس سے پٹی باندھنے کی وجہ پوچھی اور پوچھا تمہاری عمر کیا ہے۔ اس نے بتایا میری عمر 30 سال کے قریب ہے اور پٹی اس وجہ سے باندھی ہے کہ سر میں درد ہو رہا ہے۔  
آپ نے پوچھا۔

اتا عرصہ تمہارے ہے یا تندروست؟  
اس نے کہا۔ تندروست?  
آپ نے فرمایا۔

”اتا عرصہ تک تندروست کے تشكیر کی پٹی تو ایک دن بھی نہ باندھ سکے اور ایک دن بھار ہوئے ہو تو فراشکاریت کی پٹی باندھ لی۔“

☆ ☆ ☆ ☆

حضرت رابعہ بیہت کم گفتگو کرتی تھیں۔ خود تودہ کسی سے کلام ہی نہیں کرتی تھیں۔ معتقدین یا معاصرین آجاتے، بہت زور لگا کر سوالات کرتے تو محضر مگر اشکل پار رہتی تھیں۔ جب وہ عذابِ روزخان کا ذکر سنتی تھیں تو دیر تک اس کی دہشت سے بے ہوش رہتی تھیں۔ ہوش میں آئے پر لبر تو یہ کرنے لگتیں۔ ان کی سجدہ گاہ، ہمیشہ آنسو دل سے تر رہتی تھیں۔

”انسان جو کچھ بولتا ہے، فرشتے اسے لکھتے ہیں۔ میں اسی لئے قرآن کی آیتوں کے سوا کچھ نہیں بولتی کہ کہیں میرے منہ سے بڑی بات نہ لکھ جائے، جسے فرشتے لکھ لیں۔ میں تو آستیں ہی پڑھتی ہوں اور فرشتے لکھتے رہتے ہیں۔“

☆ ☆ ☆ ☆

حضرت امام غزالی نے حضرت رابعہ کے ایک اور فقرے کی نسبت عمدہ تشریع کی ہے۔ حضرت رابعہ سے سوال کیا گیا کہ جنت کے بارے میں آپ کا کیا

ہے۔ انہوں نے مخصوصاً ادب کا آغاز کیا اور علمِ دین کے بے موتی بھروسے جن کی آب دناب اب تک قائم ہے اور تالبدِ قائم رہے گی۔

☆ ☆ ☆ ☆

حضرت امام غزالی احیاء علوم الدین میں فرماتے ہیں۔

”رابعہ عدویہ نے اپنے اقشار میں غرض اور گرزوی کی جس جنت کا ذکر کیا ہے، اس سے مراد ہے۔ اللہ کا احسان اور انعام جو وہ اپنے بعد دل پر روا کرتا ہے اور جس حب ذات یعنی خالص حبِ اللہ کا ذکر کیا ہے، اس سے مراد ہے دیدارِ اُنہی اور جمالِ خداوندی کی جنت جس کا نظارہ ان کے دل کی آنکھوں نے کیا اور یہی محبت سب لے سکتے ہیں اور نہ کسی انسان کے دل میں ان کا خیال گزرا کتا ہے۔“

☆ ☆ ☆ ☆

الطبیعت الکبری میں درج ہے۔

حضرت رابعہ ہر وقت معموم اور مول رہا کرتی تھیں۔ ان کی آنکھیں نہیں اشکل پار رہتی تھیں۔ جب وہ عذابِ روزخان کا ذکر سنتی تھیں تو دیر تک اس کی دہشت سے بے ہوش رہتی تھیں۔ ہوش میں آئے پر لبر تو یہ کرنے لگتیں۔ ان کی سجدہ گاہ، ہمیشہ آنسو دل سے تر رہتی تھیں۔

☆ ☆ ☆ ☆

لوگ جب باریار سوال کرتے اور دلایت کا ہمید جانئے پر اصرار کرتے اور سکھ کر اے رابعہ! تو اولیاء اللہ سے ہے، پچھہ بیان کر۔ پھر کبھی کبھی اسے زیج تک کر دیتے، تو وہ گلو خلاصی اور ان سے رہائی پانے کے لئے کہتیں۔

”ایک ایسی عورت کے بارے میں جو مذکورات کے قابل نہیں، جو کچھ تم

معاملہ اصل میں یہ ہے کہ حضرت رابعہ نے اپنی ریاضت، علم سکھنے کے  
کمال اور تہذیب عبادت سے اپنا مقام پایا تھا کہ ان کے عمد کے بڑے بڑے زاہدان  
کے پاس بیٹھتا اور ان کی گفتگو سننا پڑنے لئے ایک شرف سمجھتے تھے۔ وہ بزرگ بھی،  
جو عمر اور بادی النظر میں علم و تصوف میں ان سے آگے تھے، وہ ان کی مجلسیں میں  
مودب ہو کر رہتے اور اشی کی باتوں پر رہیاں رکھتے اور داقعہ جاننے اور سمجھنے کی  
کوشش کرتے۔ اج ہی نہیں، آج سے تیرہ چودہ صدیاں پہلے اور اس سے بھی پہلے  
یہ معاشرہ، مرد کا معاشرہ قرار پاتا تھا۔ گھر سے لے کر تخت تک اور کتاب سے لے  
کر منبر و محراب تک ہر درجے پر مرد ہی اپنا حق فائز سمجھتا ہے۔ ایسے میں اگر ایک  
زاہدہ و صالح عورت اپنے اتوال رانکارستے اور اپنی عبادت کی انعاماتے بالچل مچادے  
تو سب کے لئے حیرت کا مقام ہو گا..... یہی سبب تھا کہ لوی حضرت رابعہ کی  
تاریخی اور ملامت کی یروادہ کے بغیر ان کی جانب کشاں کشاں جاتے تھے۔

☆☆☆☆

اسی طریق کا ایک اور واقعہ ہے۔ آپ نے ریکھا ایک شخص رو رہ کر کہ رہا تھا،  
ہائے غم۔ ہائے افسوس۔ حضرت رابعہؓ نے سن کر فرمایا۔  
ایمانہ کو بلکہ کہو بانے بے غمی، ہائے بے افسوسی، اس لئے کہ اگر تم  
ان سکھوں پر اسے بھرتے تو اس کرنے کی جرأت ہی نہ کرتے۔“

☆☆☆☆☆

**حضرت فرید الدین عطار** نے حضرت رابعہ کی ان گنت کرامات کا ذکر کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں، دیکھنے والوں نے دیکھا کہ غزالاں صحراء دوڑ کر رابعہ کی طرف آتے تھے، جبکہ وہ ہر انسان سے بذک کر بھاگ اٹھتے تھے، اس بارے میں حضرت سیدنا ”سوالِ کلما“ کا توانہوں نے کہا۔

"ہر ناں اس شخص سے بد کی ہیں جو ان کا گوشت کھاتا ہے۔"

☆☆☆☆☆

شیال ہے؟

حضرت راجحہ نے جواب دیا۔  
”پہلے ہماری ت پھر مکان۔

حضرت امام اخڑا الی صراحت فرماتے ہیں۔

”حضرت رابعہ بھریؒ کا مرطلب یہ ہے کہ جس شخص نے دنیا میں خدا کو نہیں پہچانا وہ اگلے جہاں میں بھی اس کے دیدار سے محروم رہے گا اور جو کوئی یہاں معرفت اپناساط ہے تا آشنا رہتا ہے وہاں بھی ریت کامز در حاصل نہ کر سکے گا۔ جو اس دنیا میں اس کی دوستی کا جو یا نہیں ہو تو آخرت میں بھی خدا سے التجانہ کر سکے گا۔ جس نے ہمیا نہیں، دو کاٹ بھی نہیں سکتا۔ حضرت رابعہ سے سوال کیا گیا کہ انہوں نے دو لایت کامر تجہ کیسے حاصل کیا۔

نہوں نے جواہر ملے

”ان چیزوں کو ترک کر دینے سے جس کا مجھ سے کچھ یقین نہیں اور اس کی  
مجھ سے خواہد ہی نہیں۔“

وہ فرمایا کرتی تھیں۔<sup>19</sup> اللہ سے محبت اور عشق اللہ کے عاشق کو غیر اللہ سے عیکانہ کر دیتا ہے۔ ہر حبیب اپنے محبوب کے قرب کا تھنگی ہوتا ہے وہ اکثر یہ شعر  
روٹھا کرتی تھیں۔

”میں نے تجھے اپنے دل کا ہم تشیں ملایا ہے لیکن جو میرے ساتھ مل بیٹھنا پچاہے۔ میں نے اس کے لئے اپنا جسم بیباخ کیا ہوا ہے اور میرا جسم میرے ساتھ مل بیٹھنے والے کیلئے موٹس ہے۔ لیکن میرے دل کا حبیب میرے دل میں میرا غیس ہے۔

☆☆☆☆☆

یہ وہ تماشہ تھا جب سارے عرب میں جھوٹے ذمہ داروں مگریں بھرماری کی

دیکھ رہے ہو، اس کا تو مجھے احساس بھی نہیں۔“

☆ ☆ ☆ ☆

ایک بار لوگوں نے کہا کہ خواجہ حسن بصریؒ کہتے ہیں کہ قیامت کے دن اگر ایک دم کے لئے بھی دیدار الٰہی سے محروم ہوا تو انوار دوں گا کہ الٰہ بہشت کو میرے حال پر حم آجائے۔

حضرت رابعہ نے فرمایا۔

”درست ہے، لیکن اگر دنیا میں بھی خدا تعالیٰ کے ذکر سے غافل رہنے پر اس قدر گریز زاری ہوتی کہ انہیں دنیا کو ان کے حال پر ترس آ جاتا۔ تو یہاں بھی ایسا ہتھ ہوتا۔

☆ ☆ ☆ ☆

”اللہ کے ہوتے ہوئے، میرے لئے منظر ہونے کی کیلائی ہے آپ لوگ جائیں۔ اپنا سفر کھوٹانہ کریں۔ مجھے میرے حال پر چھوڑ جائیں۔“

یہ بات حضرت رابعہ نے ایسے حکم کے انداز میں کی تھی کہ انہیں قافلہ سمجھو کر اپنے سفر پر روانہ ہو گئے۔ تھاںی پا کر حضرت رابعہ خدا کے حضور سجادہ ریز ہو گئیں اور گزر گذا کر عرض کرنے لگیں۔

”اے مالک! تو نے اس اونی کنیز کو اپنے گھر کی زیارت کے لئے بلایا۔ راستے میں میرا خچر مر گیا۔ اب میں بے بس یہاں صحرائیں پڑی ہوں۔ کیا میں تیرے ہوتے ہوئے اور کسی کی خوشامد کروں؟ تو توہہ پکانے والے کی پکار سنتا ہے اور قبول کرتا ہے۔

تیرے ہوتے ہوئے کسی دوسرے کو پکارنا انتہائی نادانی اور حماقت نہیں تو اور کیا ہے۔ اے اللہ! کیا تو میرے حال پر یہاں سے باخبر نہیں.....؟“

اپنی رابعہ بصریؒ نے دعا ختم ہی کی تھی اور سجدے سے سرا اٹھایا ہی تھا کہ قدرت کاملہ سے رب العزت نے اسی خچر کو دوبارہ زندہ کر دیا۔ رابعہ نے پھر سجدہ

ایک دن خواجہ حسن بصریؒ آپ کے ہاں آئے اور پوچھا مجھے وہ بائیں ہتا جو تم فی علم و تعلیم سے حاصل کیں اور تکمیل کی سے میں یا مجھے مخلوق سے بلا واسطہ تھیں چیزیں آپ نے فرمایا۔

”میں نے رسیاں بیٹھی تھیں۔ تاکہ اٹھیں پہ کراپنی ضروریات خرید لول۔ چنانچہ دو درہم میں فروخت کیں۔ ایک درہم ایک ہاتھ میں لیا اور دوسرا درہم بہتھ میں کیونکہ مجھے ڈر تھا۔ مباداً ایک ہی ہاتھ میں دونوں درہم لینے سے گمراہ ہو جاؤں۔ میں بھی آج کا حاصل ہے۔“

☆ ☆ ☆ ☆

روایت ہے کہ ایک بار حضرت رابعہ نے حج کا ارادہ کیا۔ وہ ایک قافلے کے ساتھ اپنے خچر پر سوار ہو کر بیت اللہ کی طرف روانہ ہوئیں۔ اتفاق کی بات راستے میں ان کا خچر مر گیا۔ قافلے والوں نے بڑے بھروسہ افسار سے کہا کہ آپ فکر نہ کریں، ہم آپ کی سواری کا انتظا رکھ رہیں گے۔

☆ ☆ ☆ ☆ ☆

ان دونوں محبوتوں میں رابعہ نے سکون قلب پایا اور انہیں غم والم پسند آنے لگے۔ ایک روحانی مسکر ساز ہتا تھا حتیٰ کہ تلکرو تامل کے باعث جسم و اعضاء کی سمجھنے پا تکلیف کا حسas تکرہ ہوتا تھا بلکہ وہ تو اس کیفیت اور بجاں پر بھملنے والے عذاب سے لذت محسوس کرتی تھیں ان کی محیت اور سکر کا یہ عالم ہوتا تھا کہ ایک بار سجدے میں گریں تو چٹائی کا تنکا ان کی آنکھ میں گھس گیا، مگر نہ انہیں درد کا احساس ہوانہ انہوں نے پرداہ کی اور حسب معمول اپنی عبادت کو جاری رکھا۔ اسی طرح ایک بار حالت جذب میں نماز پڑھتے ہوئے انہیں تو ان کا سر ایک سخون سے نکرا کر پھٹ گیا۔ دیکھنے والے متوجہ ہوئے تو انہوں نے ان پوچھنے والوں کو بلے ضبر و خلیل سے جواب دیا۔

”میں یہ دیکھ رہی تھی کہ جو کچھ ہوا اس کی مشیت سے ہوں اس لئے جو کچھ تم

شکر ادا کیا اور شپر پر سوار ہو کر سفر جو کے قافلے کے پیچے ہو میں اور جلد انہیں  
جالیا۔ قافلے والے یہ مشترک دیکھ کر حیران رہ گئے اور حضرت رابعہ کے قرب الہی  
اور خداوند کریم کی قدرت کاملہ کے اور بھی معتقد ہو گئے۔  
ہوئے فرمایا۔

”جس چیز کے خریدنے میں یہ رد و کد ہو، اس کے استعمال میں تو ضرور  
بلائیں پیش آئیں گی۔“

☆ ☆ ☆ ☆

معتقدین نے سوال کیا۔

”اپ کہاں سے آئی ہیں؟“

فرمایا۔ ”اس جہاں سے۔“

پوچھا۔ ”کہاں جائیں گی۔“

فرمایا۔ ”اسی جہاں میں۔“

پھر پوچھا گیا۔ ”جہاں میں اپ کرتی ہیں۔“

نہایت اطمینان سے کہا۔ ”الفسوس۔“

پوچھا گیا۔ ”کیوں کر۔“

تکنیں لگیں ”اس جہاں کی روٹی کھا کر اس جہاں کا کام کرتی ہوں۔“

☆ ☆ ☆ ☆

حضرت رابعہ کا دل خوف الہی سے معمور رہتا تھا اور عذاب جہنم کے خوف  
سے اکثر اخبار رہتی تھیں۔ اسلامی تاریخ والوں سے معلوم ہوتا ہے کہ حب الہی  
کے مسلم کی پیارا اپ ہی نے رکھی تھی۔ اپنے خوف جہنم اور طبع جنت سے ہے نیاز  
ہو کر خدا کو صرف اس لئے یاد کیا جائے کہ مالک کل ہے۔ اس کی ذات سے ہے انتہا  
اور والہانہ محبت کی جائے۔ یہ محبت کسی بھی دوسرے جذبے کی تباہی ہو۔ صرف  
اللہ تعالیٰ کے لئے ہو۔ اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ مخصوص ہو۔ اس کا مقصد صرف  
اللہ تعالیٰ کی خوشنودی حاصل کرنا ہو اور صرف اسی ذات باری کے جلوے کا دیدار

شکر ادا کیا اور شپر پر سوار ہو کر سفر جو کے قافلے کے پیچے ہو میں اور جلد انہیں  
جالیا۔ قافلے والے یہ مشترک دیکھ کر حیران رہ گئے اور حضرت رابعہ کے قرب الہی  
اور خداوند کریم کی قدرت کاملہ کے اور بھی معتقد ہو گئے۔

☆ ☆ ☆ ☆

لوگوں نے سوال کیا۔ ”اپ نکاح کیوں نہیں کر تیں۔؟“

فرمایا۔ ”مجھے تمہیں بالوں کا اندیشہ ہے۔ اگر ان سے نجات دلادو تو مجھے نکاح میں  
کیا عذر ہو سکتا ہے۔

”اول یہ کہ مرتبے وقت ایمان سلامت لے جاؤں گی یا نہیں؟“

لوگوں نے کہا ”علوم نہیں۔“

اپ نے فرمایا ”دوسری یہ کہ میرا العمال نامہ دائیں ہاتھ دیا جائے مگر۔ یا دائیں  
ہاتھ میں؟“

لوگوں نے جواب دیا۔ ”ہمیں اس کا بھی علم نہیں۔“

اپ نے فرمایا۔ ”ثیسرا یہ کہ قیامت کے دن ایک گروہ کو بہشت میں دائیں  
طرف سے لے جائیں گے۔

اور دوسرے گروہ کو بائیں طرف سے دوزخ میں۔ تو میں کسی جانب ہوں  
گی؟

لوگوں نے عرض کی۔ ”ہمیں علم نہیں۔“

حضرت رابعہ نے فرمایا۔

”تو مجھے اس قدر غم ہوں، وہ عورت شوہر کی خواہش کیسے کر سکتی ہے۔“

☆ ☆ ☆ ☆

ایک دفعہ اپ نے کسی شخص کو چار درہم دے کر فرمایا کہ اس کا بازار سے کمبل  
خبرید لاو۔

اس شخص نے دریافت کیا۔

پچھے دیر کے لئے یو نہی بیٹھی رہتیں۔ اس عالم میں اگر انکھ لگنے لگتی یا اونگھے آجائی تو یک بیک اچھل پڑتیں اور اپنے نفس کو بہت سد اکتیں کہ توک تک خواب غفلت میں رہے گائے نفس! کیا تجھے معلوم نہیں کہ موت سر پر کھڑی ہے، وہ معلوم کب وقت آجائے۔

☆☆☆

آپ ہمیشہ روتنی رہتی تھیں۔ سوال کیا گیا۔ ”آپ اتنا روتنی کیوں ہیں؟“

حضرت رابعہؓ نے فرمایا۔

”میں نے صرف اللہ تعالیٰ ہی کے ساتھ مجبت کی۔ ڈرتی ہوں کہ مرت وقت کہیں یہ آواز نہ آجائے کہ تو ہمارے لاکن نہیں۔“

☆☆☆

آپ ہمیشہ کھر درے کھل کر رہے پہنچتیں اور دھیت فرمائی تھی کہ مرنے کے بعد انسیں اس میں دفنایا جائے۔ ان کے انتقال کے بعد ان کی ایک معتقد خاتون نے انہیں خواب میں دیکھا کہ آپ بہت ہی قیمتی ریشم کا کرہ پہنچنے ہوئے ہیں۔ خاتون نے سوال کیا کہ آپ کا کمبل کا کرہ کہاں گیا؟“

تو جواب میں کما۔

”رحم نے اس کرتے کے بد لے میں بہ کرہ عطا فرمایا ہے۔“

اس عمرت نے ایک اور سوال کیا۔

”کوئی الگ بات بتادیں جس سے قرب الہی حاصل ہو؟“

آپ نے ارشاد فرمایا۔

”قرب الہی کے لئے یاد الہی سے بہتر کوئی چیز نہیں۔ جیسا کہ ارشاد میں ہے۔  
وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ۔“

”ذکر الہی سب سے بڑی چیز ہے۔“

☆☆☆

متصور ہو۔ ذات باری جب عقیدت اور مجبت کا سرچشہ میں جائے تو پھر کوئی دوسری شے راستے میں حائل نہیں ہو سکتی۔

☆☆☆

بھرے کے ایک بزرگ حضرت رابعہ بھری کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ کے سامنے بیٹھ کر بڑے مہاذ آمیز آندراز میں دنیا کی نہست شروع کی۔ تھوڑی دیر تو حضرت رابعہ سنتی رہیں۔ پھر اسے توک کر فرمایا۔

”معلوم ہوتا ہے، تمیں دنیا سے بہت مجبت ہے کیونکہ اگر تمیں دنیا سے مجبت نہ ہوتی تو تم اس ملعون کا نام بھی زبان پر نہ لاتے۔

☆☆☆

لوگوں نے کہا۔

”آپ کی زبان میں عجب مظہاں ہے، آپ تو مسافر خانے کی محافظت کے لاکن ہیں۔“

حضرت رابعہؓ نے کہا۔

”یہی کچھ توکرہ ہوں، جو کچھ میرے اندر ہے، اسے باہر کرتی ہوں اور جو باہر ہے اسے اندر نہیں آئے دیتی چاہے کوئی آئے یا جائے، مجھے کچھ غرض نہیں، میں دل کو محفوظ رکھتی ہوں نہ کہ مٹی (جسم) کو۔“ آپ نے ایک اور مرتبہ فرمایا۔ ”صرف زبان سے توبہ کرنا جھوٹوں کا شیوہ ہے، اگر خود خود توبہ کریں تو پھر دوسری توبہ کی حاجت نہیں رہتی معرفت کے معنی ہیں، خدا کی طرف دھیان رکھنا۔ عارف وہ ہے جو اللہ تعالیٰ سے دل طلب کرے۔ جب اللہ اسے دل دے دے تو وہ اسی کے قبضے میں رہے تاکہ وہ محفوظ رہے۔“

☆☆☆

حضرت رابعہ بھری عالیہ شب ذ ندہ دار تھیں۔ تمام رات میں کمی سورکھت نماز ادا کرتی ہیں۔ پھر فجر کی نماز کے بعد ذرا سا توقف فرمائیں اور جائے نماز پر

بھی اس کی جانب رخ کر دیں گے۔

☆ ☆ ☆ ☆

ایک جگہ اپنے نفس کو مخاطب کرتے ہوئے کہتی ہیں۔

”لے نفس! تو اللہ سے اپنی محبت کا اظہار کرتا ہے حالانکہ تو اس کی نافرمانی بھی کرتا ہے اس سے بڑھ کر بھی کوئی عجیب بات ہو سکتی ہے۔ اگر تیری محبت پچھی ہو تو اپنے اللہ کی فرمان برواری کر۔ کیونکہ محبت کرنے والا۔ جس سے محبت کرتا ہے، اس کی فرمادواری اور اطاعت ضرور کرتا ہے۔“

اے رب سے مخاطب ہو کر کہتی ہیں۔

”میں تھوڑے محبت کرتی ہوں۔ وہ طرح کی محبت۔ ایک محبت ہے۔ آرزو اور تمذکی اور دوسرا ہے صرف تیری ذات کی۔ میری وہ محبت جو گرز و لور تمذک سے معنور ہے، وہ تو کوئی اہمیت نہیں رکھتی۔ لیکن وہ محبت جو صرف تیری ذات سے ہے، تجھے اسی کا واسطہ تو جاپ کو دور کر دے تاکہ تیرا جلوہ دیکھ سکیں۔“

☆ ☆ ☆

ان کی وفات کے بعد کسی عابد نے انہیں خواب میں دیکھا تو پوچھا۔

جب منکر نکلیرے آپ سے یہ سوال کیا تھا کہ تیرا رب کون ہے؟ تو آپ نے کیا جواب دیا تھا۔

”میں نے انہیں کہا تھا۔ والپس چلے جاؤ اور اپنے مالک سے کوکہ اپنی ہزار در بزرار مخلوق کے ہوتے ہوئے تو نے ایک نا تو ان پوھیا کو نہیں فراموش کیا اور میں جو سب جہاں میں تجھے ہی اپنا سمجھتی تھی۔ تجھے کس روز بھولی ہوں کہ تو مجھ سے سوال کرتا ہے کہ تیرا رب کون ہے۔“

☆ ☆ ☆

آپ بہت یہاں تھیں۔ حضرت خواجہ حسن بصری عیاوت کے لئے آئے۔ دیکھا تو حضرت رابعہ کے دروازے پر ایک رنگی در مول کی تھیلی پکڑے کھڑا ہے۔

وہ یہ اشعار بھی اکثر پڑھا کرتی تھیں۔

”اے میرے آقا مقرب، مددے خلوتوں میں تیرا قرب دھونڈتے ہیں۔ تیری عظمت کے گیت سمندر میں مچھلی گاتی ہیں اور حیرے مقدمہ جلال کی وجہ سے موجود ہیں ایک دوسرے سے نکراتی ہیں۔ دن کی روشنی۔ رات کی تاریکی، گھونٹے والے آسمان، بحر فخار متور چاند، چکلیے تارے، سب تیرے سماں نے بجدہ کرتے ہیں اور ہر چیز ایک انداز کے مطابق ہے کیونکہ تو غنی اور قمار ہے۔“

☆ ☆ ☆

وہ اپنی دعا میں اپنے ہی اشعار میں مانگا کرتی تھیں۔ اس دعا کو تودہ اکثر اتوں کو چھٹ پر جا کر پڑھا کرتی تھیں۔

”اے میرے مالک، ستارے چمک رہے ہیں اور سب لوگوں کی آنکھیں نیدرے ہیں اور ہر کوئی اپنی خلوت میں ہے اور میں ہوں کہ یہاں اکیلی ہوں تیرے ساتھ!“

پھر دوبارہ یوں دعا کرتیں۔

”اے مالک اگر میں دوزخ کے عذاب کے خوف سے تیری عبادت کرتی ہوں تو تو مجھے دوزخ میں جھوک دے اور اگر میں جنت کی توقع میں تیری عبادت کرتی ہوں تو تو مجھے جنت سے محروم کر دے لیکن اگر میں محض تیری ہی خاطر عبادت کرتی ہوں تو مجھے اپنے لازمال حسن کو پوشیدہ نہ رکھا۔“

☆ ☆ ☆

حضرت رابعہ کا عقیدہ تھا کہ تفکر و افکان کا جذبہ عطا کرنے والے کو دیکھنے سے پیدا ہوتا ہے کہ اس چیز سے جو اس نے عطا کی۔

طریقہ تصوف کی اندیاں بکے بارے میں آپ نے فرمایا۔

”کوئی کوئی کس طرح توبہ کر سکتا ہے۔ جب تک اس کا مالک اس کو اس کی توفیق عطا نہ کرے اور اسے توبیت نہ دیتے۔ اگر وہ تمہاری طرف رخ کرے گا تو تم

خدا تک پہنچانے میں کوئی سُکر اٹھانہ رکھی۔ اپنی ساری زندگی نیکی اور بھلائی کے کاموں کا درس دیتے ہوئے بصر کر دی۔ آپ کی سیرت مبارکہ راہ حق کے ملاشیوں کے لئے ایک بہترین عملی تصور تھیں۔

ایک دن حضرت عبد اللہ بن عسْلَی، حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کی خدمت میں حاضر ہوئے، ویکھا کہ آپ کے چہرے پر ایک نورانی کیفیت طاری ہے۔ اللہ تعالیٰ کے خوف کے باعث آنکھوں میں آنسو تھے اور ایک بوسیدہ سے بوریے پر تشریف فرمائیں۔ ایک شخص نے آپ کے سامنے قرآن مجید کی ان نیات مبارکہ کی تلاوت کی جس پر قبر کے عذاب کا مذکورہ تھا، وہ شخص تلاوت کرتا جا رہا تھا اور آپ کی آنکھوں سے آنسو گرتے جا رہے تھے پھر یا کیک ایک بیج بلند ہوئی اور آپ بے ہوش ہو گئیں۔



ایک مرتبہ بصرہ کے کچھ لوگ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہنے لگے۔ اے رابعہ! اللہ تعالیٰ نے مردوں کو تین ایسی فضیلیں دی ہیں جن سے عورتیں محروم ہیں۔ اول یہ کہ مرد کامل الحُقُل ہوتے ہیں جب کہ عورتوں کو اقصیٰ الحُقُل قرار دیا گیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دو عورتوں کی گواہی ایک مرد کے دلدار ہوتی ہے۔ دوم یہ کہ عورتیں تقصی الدین ہوتی ہیں اور اس کی وجہ یہ ہے کہ ہر ماہ ان کو چند دن نماز سے محروم رہنا پڑتا ہے۔ سوم یہ کہ اللہ تعالیٰ نے عورتیں پر ہمیشہ مردوں کو ہی فائز کیا ہے اور آج تک کوئی عورت نبوت کے منصب پر فائز نہیں ہوئی۔



جو لوگ یہ بتائیں حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا سے کردے ہے تھے۔ ان کا مقصد آپ کو ظنور دندا تھا مگر آپ نے یوں سہر و تحلیل کے ساتھ ان لوگوں کی یادوں کو سننا اور فرمایا۔ ”اللہ تعالیٰ نے عورتوں کو یہی تین ایسی فضیلیں

اور آنسو جاری ہیں۔ حضرت حسن بصریؓ نے پوچھا کیا ماجرا ہے؟“ اس نے کہا میں اس محترم و مقدس خاتون (رَبِيعَةً) کے لئے ایک پیغما بریا ہوں اور اس خیال سے رو رہا ہوں کہ شاید وہ لینے سے انکار کر دیں۔ اگر آپ میری سفارش کر دیں تو شاید وہ قبول فرمائیں۔

حضرت حسن بصریؓ اندر داخل ہوئے اور اس رسیں کا پیغام دیا۔

حضرت رابعہؓ نے بہت تحلیل سے سن کر کہا۔

”کوئی اللہ تعالیٰ کو برآکتا ہے تو وہ اس کی روزی بھی نہیں کر دیتا اور جس کی زندگی اس کی محبت کے دم سے ہوا سے تو وہ بغیر رزق کے ہی زندہ رکھ سکتا ہے۔ جب سے میں اسے دیکھ لیا ہے، تمام خلق سے مدد پھیر لیا ہے۔ اب تم ہی بتاؤ، جس شخص کو میں جانتی ہی نہیں، اس کا مال میں کیسے لے لوں۔ یہ بھی کیا خبر کہ دو مال حلال ہے یا حرام۔؟“



حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا قرآن پاک کی حافظہ تھیں۔ احادیث سیار کہ اور دینی مسائل کے بارے میں مکمل علم رکھتی تھیں۔ بصرہ چونکہ علم کے میدان میں خاص شہرت رکھتا تھا اور یہاں پر بے شمار جیبد علماء کرام اور اولیاء کرام اپنی علمی مجالس متعقد کر کے طالبانِ حق کی علمی تحریکی کو سیراب کرنے کا اہتمام کیا کرتے تھے۔ اس لئے حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کے بارے میں بھی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے پہلے چلتا ہے کہ آپ اکثر ویسپر ان علمی مجالس میں شریک ہو کر مستفیض ہوا کرتی تھیں۔ اس کے علاوہ آپ نے گوشہ نشینی اقتیاد کر کے بھی سلوک و معرفت کی مہاذل طے کیں۔ جب بصرہ میں آپ کا قیام ہوا تو آپ کے زہد و تقویٰ اور علم و عرفان کی شہرت ہر چار سو عالم میں پھیل گئی اور لوگوں کی ایک بہت بڑی تعداد آپ کے فیضان سے مستفیض ہوئی۔ اللہ اور اس کے پیارے رسول ﷺ کا پیغام حق آپ نے بندگان

اپنی آپ یہ کہہ ہی رہی تھیں کہ یک ایک ایک پرندہ فضا میں نمودار ہوا جس کی چوچ میں پیاز تھا۔ وہ چوچ کے پاس آیا اور پیاز ہائڈی میں ڈال کر اڑ گیا۔ اپنے دیکھا تو اس کو شیطانی فریب خیال کیا اور سالن کے بغیر ہی روٹی کھا لی۔

☆ ☆ ☆ ☆

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا ریاضت و عبادت و معرفت کے اعتبار سے ممتاز حیثیت کی حامل تھیں۔ اپنے دور کی نامور قلندر تھیں۔ علم، عبادت اور ریاضت میں اپنے کام ادا کیا کر ارم اور دیگر بزرگان دین کے حلقوں میں نمائیت عقیدت و احرام سے ملیا جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت میں ہمدرد وقت مشغول رہیں۔ اللہ تعالیٰ سے محبت کا یہ عالم تھا کہ دنیا کی کسی چیز کا طمع ولاج اپ کے دل میں موجود نہیں تھا۔ صرف رضاۓ الہی کی طالب تھیں۔ ایک مرتبہ بارگاہ الہی میں مناجات کرتے ہوئے کہا۔

”اے اللہ! اگر میں تیری عبادت جنم کے خوف سے کرتی ہوں تو تو مجھے جنم میں پھینک دے اور اگر میں تیری عبادت جنت کی خاطر کرتی ہوں تو تو مجھے جنت سے محروم کر دے لیکن اگر میں صرف تیری ہی خاطر تیری عبادت کرتی ہوں تو مجھے اپنے دیدار سے محروم نہ کرنا۔“

☆ ☆ ☆ ☆

اپ کی یہ عادت مبارکہ تھی کہ اپنے کبھی فضول گفتگو نہ فرمائی۔ اس وقت فرائض و نوافل قماں کی ادائیگی میں مشغول رہتی تھیں۔ یہی وجہ تھی کہ بہت کم گفتگو کیا کرتی تھیں۔ اگر کبھی کسی سے کوئی بات ضروری کرنے کی ہوتی تو قرآن پاک کی آیات مبارکہ کا سہارا لے کر اپنامد عایان کر دیا کرتیں چونکہ قرآن پاک کی حافظہ تھیں اس لئے اپنی بات کا اس طرح سے میان کرنا۔ اپ کو دشوار نہ ہوتا تھا۔ اپ کی اس عادت مبارکہ کو دیکھتے ہوئے ایک مرتبہ کسی نے اپ سے پوچھا کہ آپ کیوں اس طرح اپنامد عایان فرماتی ہیں؟ حضرت رابعہ

علی فرمائی ہیں کہ جن سے مرد محروم ہیں۔ اول یہ کہ اجس تک کسی عورت نے خدا کا دعویٰ نہیں کیا۔ یہ خاصہ بھی صرف مردوں ہی کے حصے میں آیا کہ انہوں نے خدا کا دعویٰ کرنے سے بھی گریز نہیں کیا۔ دوم یہ کہ عورتوں کے ہاں منت نہیں ہے۔ یہ خاصہ بھی صرف مردوں ہی کے لئے ہے۔ سوم یہ کہ یہ بات درست ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کبھی کسی عورت کو مرتبہ نبوت پر فائز نہیں کیا لیکن مردوں میں جتنے انبیاء، صدیق، اولیاء کرام اور شہداء ہوئے ہیں۔ وہ عورتوں ہی کے لیے ہوئے، انہی کی گود میں تربیت پا کر پرورشی پائی۔ کیا عورتوں کا یہ مرتبہ کچھ کم ہے؟ وہ لوگ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کا جواب سن کر خاموش ہو گئے۔

☆ ☆ ☆ ☆

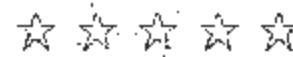
حضرت مسیح بن عاصم فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ کسی شخص نے حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کی خدمت میں چالیس دینار پیش کئے اور کہا کہ اس سے آپ اپنی ضروریات پوری کر لیجئے۔ اس شخص کی یہ بات سن کر آپ روپڑیں اور اپنا چہرہ آسمان کی طرف کر کے فرمایا۔ وہ خوب جانتا ہے کہ دنیا مانگتے ہوئے میں اس سے بھی شرما تی ہوں حالانکہ تمام چیزیں اس کے قبضہ تدرست میں ہیں پھر میں ایسے شخص سے کیوں لوں جس کی کوئی حیثیت نہیں۔

☆ ☆ ☆ ☆

ایک مرتبہ کا ذکر ہے کہ آپ نے کئی دنوں سے کھانا نہیں کھایا تھا اور جب خادم نے کھانا تیار کرنا چاہا کہ آپ کو کچھ پکا کر دیا جائے تو دیکھا کہ گھر میں پیار موجود نہیں۔ خادم حاضر خدمت ہوئی اور کہا کہ آپ اجازت فرمائیں تھے کے گھر سے پیار مانگ کر لے آؤں۔ آپ نے فرمایا۔ ”میں نے تو برسوں سے اللہ تعالیٰ کے ساتھ محمد کر لکھا ہے کہ تیرے سوا کبھی کسی سے نہ مانگوں گی اس لئے اگر پیاز نہیں ہے تو کوئی بات نہیں۔ تم بغیر پیاز کے ہی سالن تیار کرو تو

روٹیاں پہنچانا چاہتی تھی۔ غلطی سے اٹھارہ چلی گئیں اب تم ان میں مزید دو روٹیاں شامل کرو اور لے جاؤ۔

چنانچہ کثیر دوبارہ پہنچاں روٹیاں لے کر آپ کی خدمت میں حاضر ہوئی تو آپ نے وہ پہنچاں روٹیاں لیں اور مہمانوں کو کھانے کے لئے پیش کر دیں۔ مہمان اسی تمام واقعہ کو بڑی حیرت سے دیکھ رہے تھے۔ جب کھانا کھا چکے پوچھا کہ آخر یہ معاملہ کیا تھا؟ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے فرمایا۔ اس میں حیران ہونے کی کیا بات ہے، تم جب میرے پاس آئے تو مجھے احساس تھا کہ تمہیں بھوک گلی ہوئی ہے لیکن میرے پاس صرف دو روٹیاں تھیں اور ان دونوں روٹیوں سے تمہارا پیٹ نہیں پھر سکتا تھا۔ ایک سائل آیا تو میں نے اللہ تعالیٰ سے تجارت کی اور اس کو اللہ کے نام پر دو روٹیاں دے دیں اور میرا اللہ فرماتا ہے کہ ہم ایک کے بدلتے میں دس دیتے ہیں۔ مجھے کامل یقین تھا کہ ضرور اس کے بدلتے میں پہنچاں دے گا۔ چنانچہ جب ایک کثیر روٹیاں لے کر آئی تو میں نے شمار کر دیں، وہ اٹھارہ تھیں۔ حالانکہ روٹیاں پہنچ سے کم نہیں ہو سکتی تھیں اسی لئے میں نے وہ ذاچیں کر دیں پھر جب وہ دوبارہ لے کر آئی تو میں روٹیاں پوری تھیں۔ وہ میں نے تمہارے سامنے پیش کر دیں۔ مہمانوں نے جب یہ بات سنی تو وہ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کا اللہ تعالیٰ پر کامل یقین دیکھ کر مزید حیران ہو گئے۔



بصری رحمۃ اللہ علیہا نے ارشاد فرمایا۔ انسان جو کچھ اپنی زبان سے نکالتا ہے فرشتے اسے لکھ لیتے ہیں اور میں اس بات کی کوشش کرتی ہوں کہ میرے منہ سے قرآن پاک کی آیات مبارکہ کے سوا کچھ نہ لٹکے اور یہ صرف اس لئے کرتی ہوں کہ کمیں میرے منہ سے کوئی غلط بات لٹک جائے اور فرشتے اسے احاطہ تحریر میں نہ لے آئیں۔

اللہ تعالیٰ کے دعووں پر یقین کامل رکھنے میں حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کو براہمداد درجہ حاصل تھا۔ ایک مرتبہ کاذب ہے کہ آپ ظهر کی نماز کے بعد کھانا کھانے کا خیال کر رہی تھیں کہ اثناء میں دونوں روٹیاں آپ سے ملاقات کرنے کی غرض سے حاضر ہوئے۔ چونکہ کھانے کا وقت تھا اس لئے حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے خادمہ سے پوچھا کہ گھر میں کتنی روٹیاں ہیں۔ خادمہ نے کہا کہ دونوں روٹیاں ہیں۔ ابھی یہ بات ہو ہی رہی تھی کہ دروازے پر ایک سائل نے صد الگانی کر اسے روٹی دی چاہئے۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے وہ دونوں روٹیاں اٹھا کر اس کو دے دیں اور خود پردے کی آڑ سے مہمانوں کے ساتھ گفتگو فرماتی رہیں۔ تھوڑی دیر کے بعد ایک کثیر خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کی یہ روٹیاں میری مالکہ نے بھجوائی ہیں۔ آپ نے اپنی خادمہ سے کہا کہ روٹیاں شمار کرو کہ کتنی ہیں؟ خادمہ نے روٹیاں شمار کرنے کے بعد عرض کی کہ اٹھارہ ہیں۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے روٹیاں لانے والی سے کہا یہ روٹیاں واپس لے جاؤ، یہ میرے لئے نہیں ہیں کسی اور کی ہوں گی۔ تمہاری مالکہ کو غلطی گلی ہے۔ ہماری تو ہم روٹیاں پیش کریں۔ کثیر نے اصرار کرتے ہوئے کہا کہ میری مالکہ نے یہ روٹیاں آپ ہی کے لئے بھجوئی ہیں لیکن آپ نے اس کے اصرار کے باوجود روٹیاں واپس کر دیں۔ کثیر جب واپس گئی تو اس نے اپنی مالکہ سے سارا واقعہ بیان کیا تو مالکہ نے کہا میں تو واقعی ہیں



خواتین کی معرفت کے حصول کے سلسلے میں ایک بزرگ فرماتے ہیں میں عیت المقدس سے ایک ضرورت کے لئے کسی گاؤں کی طرف گیاراستہ میں ایک بڑھیا کو دیکھا کر ایک اونی جبکہ اور ایک اونی چادر اوڑھے ہوئے ہے۔ میں نے سلام کیا اس نے جواب دے کر پوچھا ہے جو ان کہاں کا راہ ہے؟ میں نے کہا ایک ضرورت سے فلاں گاؤں میں جاؤں گا۔ پھر اس نے سوال کیا تیرامکان یہاں سے

کتنی بمحض اس قدر مستغرق اور وار فتح بدار کھا ہے کہ شیطان کی دشمنی کی نہ تو مجھے کوئی پرواہ ہے اور نہ مجھے اتنی فرصت ہے کہ میں اس بارے میں سوچوں۔

☆ ☆ ☆

ایک مرجب کسی نے آپ سے کہا کہ جو لوگ آپ سے اخلاص و عقیدت رکھتے ہیں، آپ کم از کم ان سے توبہ و مألف لیا کریں۔ فرمایا میں تو اس سے بھی دنیا کی چیزیں مانگتے ہوئے شرماتی ہوں جو ہر شے کا مالک و خالق ہے پھر ان سے کیسے مانگوں جو کسی چیز کے مالک (حقیقی) ہی نہیں ہیں۔

☆ ☆ ☆

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا شعر و شاعری سے بھی دلچسپی رکھتی تھیں۔ آپ کی شاعری پاکیزہ تصورات و خیالات کی حامل ہوتی تھیں جو عشق الہی کے جذبوں سے معمور ہو کر کی جاتی تھی۔ امام غزالی نے اپنی کتاب ”احیاء العلوم الدین“ میں آپ کے کچھ اشعار اُنقل کئے ہیں جن میں سے چند یہ ہیں۔

ترجمہ :- ”(اے اللہ) میں تمجوہ سے دو طرح کی محبت کرتی ہوں۔ ایک تو دوہ محبت ہے جو غرض اور خواہش کی ہے اور دوسری محبت وہ ہے کہ تو اس کے لائق ہے غرض اور خواہش کی محبت میں میری آنکھیں ماسوائے ہد ہوتی ہیں لیکن اس محبت میں جو تیری شان کے شداناں ہے یعنی صرف تیری ذات کی محبت ہے تو کشف چاہ کرتا ہے تاکہ میں تیرے بھال کا مشاہدہ کر سکوں۔ ان دونوں صورتوں میں، میں کسی بھی طرح تعریف کی حقدار نہیں ہوں بلکہ دونوں صورتوں میں سب تعریفوں کے لائق تھی ہے۔“

”اے نفس! تو اپنے پورا گار سے محبت کا دعویٰ کرتا ہے اور پھر اس کی نافرمانی بھی کرتا رہتا ہے۔ کیا اس سے بڑھ کر بھی کوئی عجیب بات ہو سکتی ہے؟“

☆ ☆ ☆

ایک مرتبہ آپ سے پوچھا گیا کہ اللہ تعالیٰ کس وقت ہندے سے خوش ہوتا ہے؟ ارشاد فرمایا کہ ہندہ جب محبت پر اس طرح اس کا شکردا کرتا ہے کہ

کتنی دور ہے میں نے کہا اٹھا رہا میل ہے کہا اٹھا رہا میل ایک ضرورت کی ملاش میں آئے ہو یہ بڑی حاجت ہو گی۔ میں نے کہا ہاں۔ پھر اس نے کہا گاؤں کے مالک سے کوئی نہیں کہہ دیا کہ تمہاری حاجت تمہارے پاس پہنچاوے اور تمہیں نہ تھکائے میں نے اس کا مطلب تھے سمجھا اور کہا ہے یہ صیا گاؤں کے مالک سے میرا تعادف نہیں ہے۔ اس نے کہا میں نے تیرے اور اس کے درمیان دوسری پیدا کر دی ہے اور آپس کے قرب کو قطع کر دیا ہے اب اس کا مطلب میری سمجھی میں لیا گیا اور میں روئے لگا، اس نے کہا تو اللہ سے محبت رکھتا ہے؟ میں نے کہا ہاں۔ کماج کو؟ میں نے کہا قسم ہے اللہ کی میں یہ شک اسے دوست رکھتا ہوں۔ کماج بہ اس نے تمہیں محبت کے درجہ پہنچایا تو اس حکمت کا فیض فرمایا۔ اس کا جواب مجھے نہ آیا پھر کہا شاید تو ان لوگوں میں سے ہے جو محبت کو چھپاتے ہیں؟ میں اس کا بھی جواب نہ دے سکا، کہنے لگی اللہ تعالیٰ اپنی حکمت اور معرفت اور پوشیدہ محبت کو نالائقوں کے میل سے چاتا ہے۔ میں نے کہا تم پر خدار حم کرے تم خدا سے دعا کرو کہ وہ میرے دل کو بھی محبت میں مشغول کرے، اس نے میرے منہ پر ہاتھ جھاڑ دیا۔ میں نے پھر اسی بات کو دہر لیا۔ کہنے لگی اپنے کام کو جا۔ پھر کہنے لگی اگر سلب ہو جانے کا اندریشہ نہ ہوتا تو بڑے بڑے عجائب نظاہر کر دیتی اور ایک آہ سمجھنے کر کہا افسوس یہ شوق بد دن تیرے اچھا ہو گا اور یہ غم بد دن تیرے تسلیم نہیں پائے گا۔

☆ ☆ ☆

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے اپنی ساری زندگی دین اسلام کی خدمت کرنے میں گزار دی۔ حق کا پیغام عام کرنے کے لئے بہت نمایاں خدمات انجام دیں۔ ایک مرتبہ آپ سے کسی نے پوچھا کہ کیا آپ اللہ تعالیٰ کو دوست رکھتی ہیں؟ فرمایا، بے شک میں اللہ تعالیٰ کو دوست رکھتی ہوں۔ پھر پوچھا گیا کہ کیا آپ شیطان کو دشمن سمجھتی ہیں؟ ارشاد فرمایا اللہ تعالیٰ کی دوستی سے شیطان کی دشمنی کو متعلق نہیں کرتی اس لئے کہ اللہ تعالیٰ کی محبت نے

جیسا وہ نعمت پر کرتا ہے۔

☆☆☆

ایک شخص آپ کی خدمت میں اس حالت میں حاضر ہوا کہ اس نے اپنے سر پر پٹی باندھی ہوئی تھی۔ آپ نے اس سے اس کا سبب دریافت فرمایا تو اس نے کہا کہ میرے سر میں درد ہے۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے پوچھا، تمداری عمر کتنی ہے؟ جواب دیا کہ میری عمر تینیں مر س ہے۔ ارشاد فرمایا اس تینیں مر س کے عرصے میں تم پلے بھی بھار ہوئے ہو؟ اس نے کہا کبھی نہیں بھار ہوا۔ یہ پن کرپ نے شرمیا، افسوس کہ تم تینیں سال تک بھی بھار نہیں ہوئے اور اس دوران تم نے ایک دن بھی اس کی عطاوے کی ہوئی تحریتی کا شکر ادا کرنے کے لئے اپنے سر پر پٹی نہیں باندھی لیکن صرف ایک دن کی بیماری میں تم نے اپنے پروردگار کے سامنے فکایت کی پٹی باندھ لی۔

☆☆☆

ایک مرتبہ آپ نے ایک شخص کو چند درہم دیئے تاکہ وہ آپ کے لئے ایک کمبل خرید لائے۔ اس شخص نے آپ سے پوچھا کہ سیاہ کمبل لاویا سفید؟ نہ نہیں آپ نے فرمایا کہ درہم واپس مجھے دے دو۔ اس نے درہم واپس کر دیئے۔ آپ نے خادمنے سے فرمایا کہ ان کو لے جاؤ کہ دریا میں پھینک دو۔ ابھی کمبل خریدا بھی نہیں کہ پلے ہی سیاہ و سفید کا جھکڑا اشروع ہو گیا اور خرید کر لیے کے بعد نہ چانے کی امسکہ پیدا ہو جاتا۔

☆☆☆

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا اپنے وقت کی صاحب فضل و کمال خاتون تھیں۔ اس دور کے بہت سے مشائخ عظام اور اولیاء کرام نے بھی آپ کی خدمت میں خاضری کا شرف حاصل کیا کرتے تھے۔ حضرت عبد الواحد عامری بیان فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا بھار

ایک لوگ اور ایک لائھی تھی اس نے بلا بھیج کر مجھ سے پوچھا تو کون ہے؟ میں نے کہا میں مسافر ہوں، کہنے لگی اے شخص! اللہ کے ساتھ ہوتے ہوئے بھی کوئی مسافر ہوتا ہے حالانکہ وہ پر دلیسی کا انیس اور کمزور کامد دگار ہے۔ میں یہ سن کر روزے لگا۔ اس نے کہا کیوں روتے ہو؟ میں نے کہا تم پر مر جم لگا ہے۔ پھر کہا اگر تو چاہے تو ہتا تو کیوں رویا خدا تھوڑا تھم کرے، میں نے کہا کیا سچا کبھی نہیں روتا؟ کہا نہیں۔ میں نے کہا کیوں؟ کہا اس لئے کہ روہاول کی تسلی کے لئے ہوتا ہے جس سے فم خارج ہوتا ہے۔ مگر میں اس سے پناہ لیتے ہیں آہوز اری سے زیادہ چھپانے کی کوئی چیز نہیں ہے اور روہاول یا اللہ کے پاس علامت ضعف ہے۔

حضرت ذوالنون فرماتے ہیں میں میں اس کی باتیں سن کر حیران رہ گیا، اس نے کہا تھے کیا ہو گیا؟ میں نے کہا تمہاری باتوں سے حیران رہ گیا، کہنے لگی خدا تھوڑا تھم پر رحم کرے اپنے نمایا بھول گیا؟ میں نے کہا خدا تھم پر رحم کرے اگر مناسب سمجھو تو کچھ نصیحت کرو جس سے خدا مجھے فائدہ دے، کہنے لگی کہ حکم جو کچھ بھی تھے گا۔ تم لوگ مجھے بتاؤ کہ میرا شہادت کس گردہ میں ہے۔

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کی یہ باتیں سن کر وہ لوگ لا جواب ہو گئے اور کہنے لگے کہ یہ سب کچھ توہم نہیں جانتے۔ ان باتوں کے بارے میں تو انہی بھتر جانتے ہے کہ کس کا خاتمہ بالآخر ہو گا اور کس کا نہیں۔ اس پر حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے فرمایا اگر یہ بات ہے کہ تو پھر تم خود ہی بتاؤ کہ جو عورت اس قدر فکر و غم میں بیٹھا ہو، وہ کیسے خادم دکی خواہش کر سکتی ہے۔

☆ ☆ ☆

ایک روایت حضرت ذوالنون مصری فرماتے ہیں کہ میں رات کو دادی کنوان سے چلا اپنے ایک شخص آیت پڑھتا ہوا میرے سامنے آیا یعنی جوان کے گمان میں تھا اللہ کی طرف سے ظاہر ہو گیا۔ جب وہ قریب گیا تو معلوم ہوا کہ وہ ایک عورت تھی اور اپنے اور اپنی بر قدر اور ذہنے اگر ہی تھی اس کے ہاتھ میں

☆ ☆ ☆

کرتی تھیں۔ ایک مرتبہ کسی نے آپ سے پوچھا کہ آپ کہاں سے آئی ہیں؟ ارشاد فرمایا اس جہان سے آئی ہوں۔ اس نے پھر پوچھا کہ کہاں جائیں گی؟ فرمایا، اسی جہان میں واپس جاؤں گی۔ پھر پوچھنے والے نے دوبارہ پوچھا کہ آپ اس جہان میں کیا کرتی ہیں؟ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے فرمایا، میں افسوس کرنے سوا کچھ بھی نہیں کرتی۔ پوچھا گیا کہ آپ افسوس کس بات پر کرتی ہیں؟ ارشاد فرمایا اس بات پر افسوس کرتی ہوں کہ میں اس جہان کی روشنی کھا کر اس جہان کا کام کرتی ہوں۔

اس کے بعد مجلس میں بیٹھے ہوئے ایک اور شخص نے آپ سے کہا کہ آپ کا کلام بہت شیرین بیالا ہے آپ تو مسافر خاتم کی محافظت کی الہی ہیں۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے فرمایا یہی کام تو میں کر رہی ہوں۔ میرے اندر جو کچھ بھی ہے اسے باہر کرتی ہوں اور جو باہر ہے اسے اندر نہیں آسے دیتی۔ کون آتا ہے اور کون جاتا ہے، مجھے اس سے کوئی سروکار نہیں۔ میں تزویل کی محافظت کر رہی ہوں کہ مٹی (یعنی بدنا) کی۔

☆ ☆ ☆

ایک مرتبہ کاذکر ہے کہ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے سات دن تک مسلسل روزے رکھے اور صرف پانی سے افظار کیا۔ راتوں کو عبادت الہی کر پیش اور شب بیداری کیا کرتیں۔ جب آنھوں دن ہوا تو شدید بھوک کے باعث نقاہت طاری ہو گئی۔ افظاری کا وقت قریب تھا لیکن گھر میں کھانے کی کوئی چیز موجود نہ تھی۔ بھوک کی شدت سے نفس نے آپ سے فریاد کی، آخر مجھے کب تک بھوکار کھوگی اور کب تک اذیت سے گزاروگی۔ ابھی نفس کی فریاد کی گونج شتم بھی نہ ہوئی تھی کہ عین افظار کے وقت ایک شخص پیالے میں کھانے کی کوئی چیز لے کر حاضر ہوا اور کہا کہ میں آپ کے لئے حاضر خدمت ہوا ہوں۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے اس شخص سے کھانے کا پیالہ لیا

حضرت سفیان ثوری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کے ہاں گیا تو یہ دیکھا کہ آپ عبادت الہی میں مشغول ہیں۔ ان کو عبادت میں مشغول دیکھ کر میں بھی ایک گوش میں نماز پڑھنے میں مشغول ہو گیا۔ جب فجر کا وقت ہوا تو حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے فرمایا عبادت کی توفیق دیئے پر ہم کسی طرح بھی اللہ تعالیٰ کا شکردا نہیں کر سکتے اور میں شکرانہ کے طور پر کل کار دزہ رکھوں گی۔

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا اکثر یہ مناجات کیا کرتی تھیں کہ یا اللہ! تو نے دنیا میں میرے لئے جو حصہ مقرر کیا ہے وہ اپنے دشمنوں کو دے دیے اور جو حصہ آخرت میں میرے لئے مقرر کیا ہے وہ اپنے دوستوں میں تھیم فرمادے اس لئے کہ میرے لئے لا تیرارید ارہی بہت کافی ہے۔ یا اللہ! اگر میں تیری عبادت دوزخ کے خوف سے کرتی ہوں تو مجھے دوزخ میں ڈال دے اور اگر میں تیری جنت کی خواہش رکھتے ہوئے تیری عبادت کر رہی ہوں تو جنت مجھے پر حرام فرمادے اور اگر میں صرف تیرے دیدار کی خواہش پر تیری عبادت کرتی ہوں تو پھر مجھے اپنے دیدار سے محروم نہ کرنا اور اے اللہ! اگر تو نے مجھے دوزخ میں ڈال دیا تو پھر میں یہ گلہ ضرور کر دوں گی کہ دوستوں کے

غیب سے نہ آئی، اے رابعہ اہم سے بد قلن نہ ہو، ہم تجھے اپنے ایسے دوستوں کی جماعت میں جگہ دیں گے کہ توجہاں سے ہم سے ہم کام ہو سکے گی۔ اس کے بعد حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کیا، اے باری تعالیٰ! میرا کام تو صرف یہ ہے کہ میں آخرت میں تیرے دیدار کی قنالے کر جاؤ تو ماں دختر ہے جو چاہیے کرے۔

☆ ☆ ☆

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے وقت عشق الہی میں مستغرق رہا

ایک بزرگ روایت فرماتے ہیں کہ میں ایک مرتبہ طواف کر رہا تھا میری نگاہ ایک عورت پر یہی جس کے کندھے پر ایک چھوٹا چھپ تھا اور وہ چلا چلا کر کہہ رہی تھی یا کریم یا کریم عہدک القديم میں نے اس عورت سے دریافت کیا کہ میرے اور اللہ کے درمیان کیا عمدہ ہے؟ کہنے لگی ایک بار میں کشی میں سوار ہوئی تاجرولی کی ایک جماعت بھی ہمارے ساتھ تھی افاقت میرے زور کا طوفان آیا اور کشتی غرق ہو گئی اور کشتی کے سب لوگ بھی غرق ہو گئے صرف میں اور یہ چھ ایک تنخستہ پر اور ایک جھٹی مروجہ دوسرے تنخستہ پر تھا سلامت رہے۔ جب صحیح ہوئی تو اس جھٹی نے میری طرف دیکھا اور پانی کو چھانتے ہٹاتے ہٹاتے میرے قریب گیا اور ہمارے صحبت پر سوبار ہو گیا اور مجھے راضی کرنے لگا۔ میں نے کہا میں خدا کیا کچھ بھی خوف خدا نہیں ہے۔ ہم اس بلا میں گرفتار ہیں جس سے اللہ کی اطاعت کے بغیر خلاصی ممکن نہیں چہ جائیکے ہم اس کی باغرمی کریں۔ اس نے کہا یہ باشیں پھوڑ دے میں ضرور یہ کام کروں گا۔ یہ پھر میری گود میں سویا ہوا تھا۔ میں نے اس کے چکلی بھری اور جاگ کر رونے لگا میں نے کہا میں خدا اور اصیل کر میں جمع ہو سکتی ہیں۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے یہ سمجھی آواز سی تو پھر اپنے قلب کو تمام دنیاوی آلاتوں سے پاک کر لیا۔ تمام امیدوں سے اپنے دل کو خالی کر لیا۔ ساری امیدیں ترک کر دیں اور اس طرح اپنے قلب کو دنیاوی خیالات سے خالی کر لیا کہ جس طرح سر نے والائز کے وقت زندگی کی امید ترک کر کے اپنے دل کو تمام دنیاوی دساوس سے خالی کر دیتا ہے۔ پھر حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے دنیا سے کنارہ کشی اختر کر لی اور ہر نماز کو اپنی آخری نماز سمجھ کر پڑھا۔ ہر روز صحیح کے وقت یہ دعا مکثیں کہ یا اللہ اسے

اس طرح اپنی طرف متوجہ فرمائے کہ دنیا اسے مجھے سوائے تیرے اور کسی کام میں مشغول نہ دیکھیں۔

اور اپنے نفس سے مخاطب ہو کر فرمایا۔ تمہری فرمادن می ہے اس لئے کوشش کروں گی کہ تجھے مزید بھوک برداشت نہ کرنی پڑے۔ اتنا کہہ کر آپ نے پیالہ فرش پر رکھ دیا اور خود شمع جلانے کی غرض سے اٹھیں۔ یعنی اس وقت کہیں سے ایک ملی کو دی جس نے کھانے سے بھرا ہوا پیالہ اٹھا کر رکھ دیا۔ اسی اثناء میں اظفاری کا وقت ہو گیا۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے پانی سے روزہ اظفار کرنے کے لئے انہی اپنا باتھ آگے بڑھایا ہی تھا کہ ایک دم حیز ہوا کا جھونکا آیا جس سے شمع بھٹک گئی اور آپ کا ہاتھ پانی والے گلاس کو لگا اور انہی اٹھایا ہی تھا کہ مٹی کا گلاس ہاتھ سے چھوٹ کر لوت گیا اور سارا پانی زمین پر پیسہ گیا۔ یہ صورت حال دیکھ کر دل سے ایک آہ نکلی۔ بے اختیار آپ کے مذہ سے یہ الفاظ لٹکے کہ یا اللہ ایہ میرے ساتھ کیا معاملہ ہو رہا ہے؟ غیب سے نہ آئی، اگر تم دنیاوی نعمتیں چاہتی ہو تو ہم تجھے وہ عطا کر دیتے ہیں مگر اس کے بعد میں اپنا درد اور غم تھارے قلب سے نکال لوں گا اس لئے کہ میرا غم اور دنیا کی نعمتوں کا غم ایک ہی قلب میں جمع نہیں ہو سکتے اور نہ ہی کبھی دوالگ اللہ سراویں ایک دل میں جمع ہو سکتی ہیں۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے یہ سمجھی آواز سی تو پھر اپنے قلب کو تمام دنیاوی آلاتوں سے پاک کر لیا۔ تمام امیدوں سے اپنے دل کو خالی کر لیا۔ ساری امیدیں ترک کر دیں اور اس طرح اپنے قلب کو دنیاوی خیالات سے خالی کر لیا کہ جس طرح سر نے والائز کے وقت زندگی کی امید ترک کر کے اپنے دل کو تمام دنیاوی دساوس سے خالی کر دیتا ہے۔ پھر حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا نے دنیا سے کنارہ کشی اختر کر لی اور ہر نماز کو اپنی آخری نماز سمجھ کر پڑھا۔ ہر روز صحیح کے وقت یہ دعا مکثیں کہ یا اللہ اسے

☆ ☆ ☆ ☆

گئے۔ پانچویں دن دور سے ایک شخصی نظر آئی میں نے ایک ٹیلہ پر چڑھ کر ان کی طرف کپڑے سے اشارہ کیا۔ ان میں سے تین آدمی ایک ناڈ پنڈھ کر میری طرف آئے۔ میں ان کے ساتھ ناڈ پر سوار ہو کر شخصی میں داخل ہوئی تو کیا دیکھتی ہوں کہ

میراچہ جس کو عیشی نے دریا میں ڈال دیا تھا ایک شخص کے پاس ہے۔ یہ دیکھ کر مجھ

سے رہانہ گیا میں نے اپنے آپ کو اس چڑھے پر گرا دیا اور اسے چونٹنے لگی اور کہا یہ میرا چڑھے ہے۔ میرے جگر کا نکڑا ہے کشتی والے کھنے لگے تو دیوانی ہے تیری عقل ماری گئی ہے۔ میں نے کہا اس میں دیوانی ہوں اسے میری عقل ماری گئی ہے بلکہ واقع یہ ہے اور اپنا سارہ قصہ ازاں تا آخر کہہ سنایا۔ سن کر انہوں نے سر جھکا لیا اور کہا اے لڑکی تو نے عجیب قصہ سنایا، ہم بھی ایک قصہ سنائیں گے جس سے تجھے بھی تعجب ہو گا۔ ہم موافق ہو امیں چل رہے تھے کہ ایک بڑا دریا کی جانب رہا اور اسے ایسا اور سامنے اگر کھڑا ہو گیا اور یہ چڑھے اس کی پشت پر تھا اور ایک منادی اواز دے رہا تھا کہ اگر اس چڑھے کو لے کر نہ چڑھے تو تم بلاک ہو جاؤ گے۔ چنانچہ ہم میں سے ایک آدمی اس چھپلی کی پشت پر چڑھا اور اس چڑھے کو لے لیا۔ اس کے کشتی پر آتے ہی وہ جانور غوطہ مار کر چلا گیا، میں اس سے بھی اور تیرے بیان کئے ہوئے قصہ سے بھی بہت تعجب ہوا۔ ہم سب خدا سے عمد کرتے ہیں کہ وہ آج کے بعد ہمیں معصیت میں نہ دیکھے گا۔ چنانچہ ان سب سے توبہ کی۔ پاک ہے وہ دل پر لطف کرنے والا۔ آج کی خبر رکھنے والا۔ مصیبت زدہ کی مدد کرنے والا۔

☆☆☆☆☆

بہار کا خونگوار موسم تھا۔ مگر آپ پھر بھی گھر کے اندر رہی پڑی رہنسیں بیاہر نہ آتی تھیں۔ ایک خدمت گزار خاتون نے کہا۔

”آپ بیاہر آگر صانع حقیقی کی قدرت تو ملاحظہ فرمائیں۔“

آپ نے جواب دیا۔

”تاکہ مرتباً اندرا اور آگر خود صانع حقیقی کو دیکھے۔ میرا کام صانع کو دیکھتا ہے نہ کہ مفت کو۔“

☆☆☆☆☆

ایک روز حضرت رابعہ بصری کمیں سے گزر رہی تھیں تو ریکھا وہاں ایک

گئے۔ پانچویں دن دور سے ایک شخصی نظر آئی میں نے ایک ٹیلہ پر چڑھ کر ان کی طرف کپڑے سے اشارہ کیا۔ ان میں سے تین آدمی ایک ناڈ پنڈھ کر میری طرف آئے۔ میں ان کے ساتھ ناڈ پر سوار ہو کر شخصی میں داخل ہوئی تو کیا دیکھتی ہوں کہ میراچہ جس کو عیشی نے دریا میں ڈال دیا تھا ایک شخص کے پاس ہے۔ یہ دیکھ کر مجھ سے رہانہ گیا میں نے اپنے آپ کو اس چڑھے پر گرا دیا اور اسے چونٹنے لگی اور کہا یہ میرا چڑھے ہے۔ میرے جگر کا نکڑا ہے کشتی والے کھنے لگے تو دیوانی ہے تیری عقل ماری گئی ہے۔ میں نے کہا اس میں دیوانی ہوں اسے میری عقل ماری گئی ہے بلکہ واقع یہ ہے اور اپنا سارہ قصہ ازاں تا آخر کہہ سنایا۔ سن کر انہوں نے سر جھکا لیا اور کہا اے لڑکی تو نے عجیب قصہ سنایا، ہم بھی ایک قصہ سنائیں گے جس سے تجھے بھی تعجب ہو گا۔ ہم موافق ہو امیں چل رہے تھے کہ ایک بڑا دریا کی جانب رہا اور اسے ایسا اور سامنے اگر کھڑا ہو گیا اور یہ چڑھے اس کی پشت پر تھا اور ایک منادی اواز دے رہا تھا کہ اگر اس چڑھے کو لے کر نہ چڑھے تو تم بلاک ہو جاؤ گے۔ چنانچہ ہم میں سے ایک آدمی اس چھپلی کی پشت پر چڑھا اور اس چڑھے کو لے لیا۔ اس کے کشتی پر آتے ہی وہ جانور غوطہ مار کر چلا گیا، میں اس سے بھی اور تیرے بیان کئے ہوئے قصہ سے بھی بہت تعجب ہوا۔ ہم سب خدا سے عمد کرتے ہیں کہ وہ آج کے بعد ہمیں معصیت میں نہ دیکھے گا۔ چنانچہ ان سب سے توبہ کی۔ پاک ہے وہ دل پر لطف کرنے والا۔ آج کی خبر رکھنے والا۔ مصیبت زدہ کی مدد کرنے والا۔

☆☆☆☆☆

ایک مرتبہ بصری کے مشاہین میں سے ایک بزرگ حضرت رابعہ بصری رحمت اللہ علیہا کے پاس آئے اور گفتگو کے دوران زیادہ تر وقت دنیا کی شکایت کرتے رہے۔ حضرت رابعہ بصری رحمت اللہ علیہا نے فرمایا، معلوم ہوتا ہے کہ آپ کو دنیا سے یہت انس ہے کیونکہ جس شخص کو جس پیڑ سے زیادہ انس دمحست ہوتی ہے وہ اس کا یہت زیادہ ذکر کرتا ہے اس لئے اگر آپ کو دنیا سے محبت نہ

شخص جنت کا ذکر کر رہا ہے۔ آپ رُک گئیں اور فرمایا۔  
”میاں خدا سے ڈرد۔ تم کب تک یہ مگان خدا کو خدا کی محبت سے غافل رکھو  
گے۔ تم کو چاہئے کہ پہلے اپنے خدا کی محبت کی تعلیم دو اور پھر جنت کا شوق دلاؤ۔“  
اس شخص نے رابعہ بصری کی بات سنی تو ناک بھول چڑھائی اور بچ کر بولا۔  
”اسے دیوانی جا... اپناراست لے۔“

حضرت رابعہ بصریؒ نے کہا۔

میں تو دیوانی نہیں ہوں مگر تو دیوان ضرور ہے کہ راز کی بات نہ سمجھ رکا۔  
ازے جنت تو قید خانہ ہے اور مصیبت کا گھر ہے کہ اگر وہاں اللہ کا قرب نہیں رہو۔  
کیا تم نے آدم کا حال نہیں سنا کہ جب تک ان پر خدا کا سایہ رہا۔ کیسے آرام سے جنت  
میں میوہ خوری کرتے رہے اور جس وقت خطا کر بیٹھے اور شجرِ حمنود کا پھل کھالیا تو  
خدا کی شفقت کا سایہ سر سے اٹھ گیا، تو... وہی جنت آدم کے لئے قید خانہ اور  
 المصیبت کا گھر من کر رہا گئی۔“

پھر کہا۔

”کیا تمیں ابراہیم خلیل اللہ کا حال معلوم نہیں کہ جب وہ محبت الہی میں  
پورے اترے اور آگ میں ڈالے گئے تو وہ آگ ان کے لئے جنت و عافیت عن گئی۔

پس... پہلے جنت کے مالک سے محبت پیدا کرو۔ پھر جنت میں جانے کی  
آزادی کرو۔ ایسی جنت میں جا کر کیا لوں گے، جہاں تم پر خدا کا سایہ نہ ہو۔ اگر جنت کسی  
مشتاق کو مل جائے مگر وہاں دیدارِ الہی نصیب نہ ہو تو ایسی جنت کس کام کی اور اگر  
عاشقوں کو دوزخ ملے اور وہاں دیدارِ الہی نصیب ہو تو ایسی دوزخ اس طرح کی جنت  
نے لاکھ درجے بھر ہے، اسے شوق سے لے لو، دنیا و مافیا میں اور اس ساری  
کائنات میں اگر کچھ ہے تو وہ عشقِ الہی ہے۔“

☆ ☆ ☆ ☆

حضرت مالک بن دینار رحمۃ اللہ علیہ نے فرماتے ہیں کہ ایک مرتبہ میں

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہ اسے ملاقات کرنے کی غرض سے آپ کے  
ہاں پہنچا تو دیکھا کہ آپ کے پاس ایک وسیدہ سی چھٹائی ہے جس پر امانت کا ٹکریہ ہے  
کہ آرام فرماتی ہیں۔ مشی کا ایک ٹوٹا ہوا لوٹا ہے جس سے آپ پانی بھی چیزیں اور  
وضمہ بھی فرماتی ہے۔ یہ دیکھ کر میں نے آپ سے کہا کہ یہستے امیر آدمی  
میرے چانسے والے ہیں اگر آپ اجازت دیں تو میں آپ کے لئے ان سے کچھ  
طلب کروں۔ میری بات سن کر آپ نے مجھ سے سوال کیا کہ کیا تمہیں اور مجھے  
اور دولتِ مندوں کو روزی دینے والی ایک ہی ذات شہیں ہے؟ میں نے کہا سب  
کی روزی رسائی تو ایک ہی ذات باری تعالیٰ ہے۔ حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ  
علیہا نے فرمایا، تو پھر کیا اس ذات باری تعالیٰ نے درویشوں کو ان کی غرفت کے  
با عاش فراموش کر دیا ہے اور دولتِ مندوں کو رزق وینا سے یاد رہ گیا ہے؟ میں  
نے کہا، نہیں الحکیم تو کوئی بات نہیں۔ ارشاد فرمایا جب وہ ذات باری تعالیٰ ہر  
ایک کی ضرورت سے آگاہ ہے اور چانسی تو پھر ہمیں یاد دلانے کی کیا ضرورتی ہے  
اور ہمیں تو اس کی رضا میں راضی رہنا چاہئے۔

☆ ☆ ☆ ☆

ایک مرتبہ حضرت سفیان ثوری رحمۃ اللہ علیہ، حضرت رابعہ بصری  
رحمۃ اللہ علیہا کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہا کہ آج آپ مجھے وہ باتیں بتائیں  
جو آپ نے کسی کتاب یا عالم کے ویلے سے حاصل نہ کی ہوں بلکہ برآہ رہا۔ اسے آپ  
تک پہنچی ہوں۔ ان کی بات سن کر حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا تھوڑی  
دیر تک خاموش رہیں پھر فرمایا میں نے ایک مرتبہ اپنی ضرورت کی اشیاء  
خریدنے کی غرض سے اپنے ہاتھ سے بیٹھی ہوئی چند رسیاں لرخت کیں۔  
خریدنے کے بعد اس کے عوض دو رہم دیئے تو میں نے ایک درہم اپنے دائیں  
ہاتھ میں پکڑ لیا اور دوسرا اپنے بائیں ہاتھ میں پکڑ لیا۔ مجھے اس بات کا خدشہ تھا  
کہ کہیں ایک ہی ہاتھ میں دونوں درہم لئے سے میں گراہت ہو جاؤں۔ (آپ کا

جنہاں کے کپڑے میں سماں لے لیا۔ پھر کہا الٰہی اگر یہ میری دنیا کی روزی ہے تو اس میں مجھے برکت دے اور اگر اس کے بدالے میرا خودی ثواب کم ہو جائے گا تو مجھے اس کی ضرورت نہیں ہے۔ کوالدی گئی کہ یہ ایک جز ہے اسی صبر کا جس کو تو نے روایت ہے کہ بھنی اسرائیل میں ایک جوان تھے جن کے حسن کا ہم پلے اس زبانہ میں کوئی نہ تھا پر پاریاں پچا کرتے تھے۔ ایک دن وہ پاریاں لئے گھوم رہے تھے کہ ایک عورت کی بادشاہ کے یہاں سے لٹکی جب اسے دیکھا تو وہ زیارت ہوئی اندر گئی اور بادشاہزادی سے کہا کہ میں نے ایک جوان کو پاریاں کے یہاں سے لٹکی جب اسے دیکھا تو وہ زیارت ہوئی ایسا خوبصورت آدمی بھی نظر نہیں آیا، شہزادی نے کہا سے یہاں سے بیلاڈ روزاڑہ پر دیکھا ہے اسی خوبصورت آدمی کی وجہ سے اسے اپنی جان خرچ کر دی۔ خدا ان پر رحم کرے اور ہمیں ان کی برکت سے مستفیض کرے۔

☆ ☆ ☆ ☆ ☆

ایک مرتبہ چند بزرگ آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ نے ان سے دریافت فرمایا کہ تم کس لئے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہو؟ ایک بزرگ نے جواب میں کہا کہ ہم دوزخ کے ان طبقات سے خوفزدہ ہو کر اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہیں جن پر سے قیامت کے دن گزرنا پڑے گا اور ہم اس لئے اللہ تعالیٰ کی بعدگی کرتے ہیں کہ تاکہ دوزخ سے محفوظ رہ سکیں۔ ایک بزرگ نے کہا اگر تو اپنا نہیں کرے گا تو میں بادشاہ سے کہوں گی کہ تو بکاری کے باوجود میرے گھر میں گھس آیا تھا۔ اس نے اسے نصیحت کی مگر وہ نہ مانی، پھر اس نے کہا میرے داسطے و خسوکے لئے پانی چاہئے۔ کہنے لگی مجھ سے کہانہ کہ کراور لوٹھی سے کہا اس کے داسطے چھت پر و خسوکا پانی رکھ دیجہاں سے یہ کسی طرح بھاگ دے سکے۔ وہ چھت زمین سے چالیس گزاویں تھی۔ جب اوپر پہنچا تو کہنے لگا "یا اللہ مجھے بے کام پر مجبور کیا جاتا ہے لیکن میں اپنے آپ کو یہاں سے گراویں اور مکاپ گناہ سے اچھا جانتا ہوں۔ پھر اسم اللہ کہ کہ چھت سے کوئی پڑا" اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتہ بھیجا جس نے اس کا بازو پکڑ کر زمین پر کھڑا کر دیا اسے کچھ تکلیف نہ ہونے پائی، پھر دعا کی اے اللہ اگر تو چاہے تو مجھے بغیر اس تجدیدت کے بھی روزی دے سکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے پاس سونے کی ایک تھیلی بھیجی۔ اس نے اس میں سے

سلطان یہ تھا کہ کہیں مال کی کثرت کے باعث گمراہہ ہو جاؤں۔)

☆ ☆ ☆

روایت ہے کہ بھنی اسرائیل میں ایک جوان تھے جن کے حسن کا ہم پلے ہوئی اندر گئی اور بادشاہزادی سے کہا کہ میں نے ایک جوان کو پاریاں بچتے ہوئے دروازہ پر دیکھا ہے ایسا خوبصورت آدمی بھی نظر نہیں آیا، شہزادی نے کہا سے یہاں سے بیلاڈ اس نے باہر نکل کر اس جوان سے کہا اے جوان اندر آؤ ہم بھی خریدیں گے جب وہ اندر داخل ہوا تو اس نے دروازہ بند کر لیا۔ پھر وہ دوسرا دے دروازہ میں داخل ہوں اسی طرح تین دروازوں میں داخل ہوا اور اس نے دروازہ بند کر لیا۔ پھر شہزادی سینہ اور چہرہ بھولے ہوئے اس کے سامنے آئی۔ اس جوان نے کہا اپنی خرید لو تو میں جاؤں اس نے کہا ہم نے خریدنے کو نہیں بلایا ہے بلکہ اپنے نفس کی حاجت پوری کرنے کو بلایا ہے اس نے کہا خدا سے ڈر۔ اس نے کہا کہا اگر تو اپنا نہیں کرے گا تو میں بادشاہ سے کہوں گی کہ تو بکاری کے باوجود میرے گھر میں گھس آیا تھا۔ اس نے اسے نصیحت کی مگر وہ نہ مانی، پھر اس نے کہا میرے داسطے و خسوکے لئے پانی چاہئے۔ کہنے لگی مجھ سے کہانہ کہ کراور لوٹھی سے کہا اس کے داسطے چھت پر و خسوکا پانی رکھ دیجہاں سے یہ کسی طرح بھاگ دے سکے۔ وہ چھت زمین سے چالیس گزاویں تھی۔ جب اوپر پہنچا تو کہنے لگا "یا اللہ مجھے بے کام پر مجبور کیا جاتا ہے لیکن میں اپنے آپ کو یہاں سے گراویں اور مکاپ گناہ سے اچھا جانتا ہوں۔ پھر اسم اللہ کہ کہ چھت سے کوئی پڑا" اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتہ بھیجا جس نے اس کا بازو پکڑ کر زمین پر کھڑا کر دیا اسے کچھ تکلیف نہ ہونے پائی، پھر دعا کی اے اللہ اگر تو چاہے تو مجھے بغیر اس تجدیدت کے بھی روزی دے سکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے پاس سونے کی ایک تھیلی بھیجی۔ اس نے اس میں سے

میر اعذر قبول کر لیا اور میری کوتاہیوں کو معاف کر دیا۔ میرے گناہ ٹھیک فیصلے اور  
مجھے میرا مطلوب دے دیا۔“!

چور نے یہ کہا اور دروازے سے باہر نکل گیا۔ حضرت رابعہؓ نے دعا کے لئے  
باتھ اٹھا کر کہا۔

”میرے مالک، میرے آقا، یہ ایک گھری تیرے حضور کھڑا ہوا اور تو نے  
اسے قبول کر لیا اور میں نے جب سے تجھے پہچانا ہے، تمہرے سامنے کھڑی ہوں۔  
کیا تو نے مجھے قبول کر لیا ہے؟“

غیب سے صد آتی۔

”اے رابعہؓ تیری ہی وجہ سے تو ہم نے اسے قبول کیا اور تیری ہی وجہ سے  
اسے اپنا مقرب بنایا۔“

☆ ☆ ☆

حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا کی یہ عادت مبارکہ تھی کہ اب گوشہ  
لشیں ہو کر عبادت الہی میں مشغول رہا کرتی تھیں۔ ایک مرچ چکنی نے اب  
سے کہا کہ ذرا باہر نکل کر دیکھیں کہ کیسا ہمار کاموس کم چھایا ہوا ہے۔ اپنے یہ  
بات سن کر اسی وقت فرمایا میرا کام تو صانع کو دیکھا ہے، اس کی صفت کو نہیں  
اور میں اس کے دیکھنے میں محو ہوں اس لئے کسی اور طرف دیکھنے کی فرصت بھی  
نہیں ہے۔

☆ ☆ ☆

حضرت کبیر عادف ربانی مری میںی رہنمائی کی ایک دن ایک دن ایک رنڈی پر  
گزر ہو اپنے فرمایا اس عشاء کے بعد تیرے پاس آئیں گے وہ سن کر ہم خوش  
ہوئی اور خوب ماؤستگار کرنے کے لیے انتظار میں بیٹھ گئی جن لوگوں نے یہ سماں بت  
چکرنا ہوئے عشاء کے بعد حسب وحدہ اپنے اس کے بیان تشریف لائے اور اس  
کے مکان میں دور کشت نہماں اور اکر کے نکل کھڑے ہوئے۔ اس رنڈی نے کہا اپ

حضرت قرید الدین عطاءؓ نے ایسا ہی ایک اور واقعہ بیان کیا ہے وہ لکھتے ہیں کہ  
ایک چور حضرت رابعہؓ کے گھر میں داخل ہوا توہاں ایک لوٹے کے سوا پچھے بھی نہ  
پایا۔ وہ ماہیوں ہو کر واپس جانے لگا تو حضرت رابعہ بصریؓ نے کہا۔  
”اگر تو واقعی چور ہے تو خالی با تھوڑہ جانا۔“

چور نے کہا!

”یہاں رکھا ہی کیا ہے؟“

حضرت رابعہ بصریؓ نے کہا۔

”اے شخص! اس لوٹے کے پانی سے وضو کر کے اس مجرے میں داخل ہو جا  
اور دور کشت نہماں پڑھ لے تو مجھے لے کر ہی لٹکے گا۔“

چور نے اس پر عمل کیا۔ وہ نہماں کے لئے کھڑا ہوا تو حضرت رابعہ بصریؓ نے  
آسمان کی طرف نظر اٹھا کر کہا۔

”اے مولا، میرے آقا، یہ شخص میرے گھر میں آیا اور پچھہ نہ پایا۔ میں نے  
اسے تیرے در پر لا کھڑا کیا ہے۔ اپنے لفڑی و کرم سے اسے محروم نہ کرنا۔“

چور نے دور کشت نہماں کی توابے عبادت میں مزہ آئے لگا۔ وہ رات ہر  
نہماں پڑھتا رہا۔ صحیح ہوئی۔ حضرت رابعہ اس کے مجرے کی طرف گئیں توابے  
سجدے میں گر پایا اور وہ اس طرح اپنے نفس سے مخاطب تھا۔

”جب پروردگار بھجو پر عتاب کرتے ہوئے کہے گا تو مجھے سے ناقرمانی کرتا ہوا  
شر ماتا نہیں۔ مخلوق سے چھپاتا ہے مگر میرے سامنے ناقرمان بن کر آتا ہے تو اے  
نفس! میرا کیا جواب ہو گا۔“؟

حضرت رابعہؓ نے تھوڑے سے لائق کے بعد کہا

”میان کبوترات کیسی گزاری۔“

”خیر ہے۔ میں مولا کے سامنے مجبور اور مذہبیں من کر کھڑا ہوا تو اس نے

تو جادہ ہے یہ فرمایا میرا مقصود حاصل ہو گیا۔ چنانچہ اسی وقت اس رعنی کی حالت بدل گئی اور شیخ کے با تھوڑے پر توبہ کی اور اپنا کل مال و اسیاب چھوڑ دیا۔ حضرت نے اس کا ایک نقیر سے نکاح کر دیا اور فرمایا ویسے میں صرف روٹیاں پکو اوسان کی ضرورت نہیں۔ انہوں نے حسب الارشاد رعنی پکو اکر شیخ کے پاس حاضر کی، اس رعنی کا یاد ایک امیر شخص تھا اس سے کسی نے جا کر کہا کہ فلاں رعنی نے توبہ کرنی اس نے کہا کیا کہتے ہو؟ اس نے کہا اللہ اس نے توبہ کر لی اور اس کا ایک کے ساتھ نکاح بھی ہو گیا اور اس کا اس وقت ولیمہ بھی ہے جس میں صرف روٹیاں ہیں سان نہیں ہے اس امیر نے دو شراب کی بو تلیں اس کے حوالہ کیں اور کہا تو جا کر شیخ کو میر اسلام کہا اور اس کے بعد یہ کہہ کہ میں نے یہ واقعہ سناجس سے بہت خوشی ہوئی اور معلوم ہوا ہے کہ ولیمہ میں سان کا انتظام نہیں ہے اس وجہ سے میں یہ روانہ کرتا ہوں اس کا سان ہنالو۔ اس کا مقصد فقرام سے مذاق اور شرمندہ کرنا تھا۔ وہ قاصد حب شیخ کی خدمت میں پہنچا تو اپنے فرمایا تو نے بہت دیر کا دی پھر ان میں سے ایک بوتل لے کر خوب لالائی اور پیالہ میں ڈال دی پھر دوسری بوتل کا بھی ایسا ہی کیا۔ پھر اس شخص سے کہا تو تھی بیٹھ کر کھا لے۔ وہ قاصد کی کرتا ہے کہ میں نے بھی بیٹھ کر کھایا تو وہ ایسا عمدہ بھی میں گیا تھا کہ میں نے بھی دیکھا کھایا تھا اور سارا قصہ اس نے جا کر اس امیر کو سنلیا۔ اس امیر نے اگر سارا قصہ دیکھا اور جیر ان ہو گیا یہ دیکھ کر اس نے بھی حضرت کے با تھوڑے پر توبہ کی۔ یہ اللہ کا فضل ہے جسے چاہئے عطا فرمائے اور اللہ یہوے فضل فرمائے والا ہیں۔

☆ ☆ ☆

## دنیا سے بے رحمتی

روایت ہے کہ ایک بڑا آپ نے سات دن تک صرف پانی سے روزہ کھولا۔ گھر میں کھانے کے لئے رونی کا ایک لقہ بھی نہیں تھا۔ افظار کا وقت فریب تھا کہ حضرت رب العصریؑ پر بھوک کاغذ بھوک کا غلبہ ہو۔ نفس نے آپ سے فریاد کی۔

”رباعہ آخر توکب تک مجھے بھوکار کھے گی؟“

یہ خیال ابھر آپ کے ذل میں گزرا ہی تھا کہ کسی شخص نے دروازے پر دستک دی۔ آپ باہر تشریف لا سکیں تو ایک نیاز مند کھانا لئے کھڑا تھا۔ حضرت رب العصریؑ نے کھانا قبول کر لیا اور نفس سے مخاطب کرتے ہوئے فرمایا۔ ”میں نے تیری فریاد سن لی ہے۔ کوشش کروں گی کہ جچھے مزید اوقیت دی پہنچ۔“

یہ فرمایا کہ آپ نے کھانا فرش پر رکھ دیا اور خود چانس جلانے انور چل گئیں۔ واپس آئیں تو دیکھا کہ ایک ملی نے کھانے کے برتن الٹ دیئے تھے اور زمین پر گرا ہوا کھانا کھا رہی تھی۔ حضرت رب العصریؑ ملی کو دیکھ کر مسکرا گئیں۔ ”شاملہ یہ تیرے ہی لئے بھجا گیا تھا۔ اطمینان سے کھائے۔“

اب افظار کا وقت فریب ہو چکا تھا۔ حضرت رب العصریؑ نے چاہا کہ پانی ہی

سمیا تو نے تو کہا تھا کہ میں تجھے پسند آگئی اور تو نے محنت خردوڑی کر کے دیندار مجع  
اندھیرے میں آگے بڑھیں۔ اتفاق سے پانی کا در تن کھنی نوٹ گیا اور سارا پانی زمین  
پر کھنے گیا۔ بہت ہی عجیب صور تھا میں۔ بے اختیار آپ کی زبان میلاد کے سے بہ  
الفاظ ادا ہوئے۔

اپ تو میرے نزدیک سب لوگوں سے زیادہ قابل نفرت ہے، اس نے کہا  
ہو گئی۔ اب تو میرے تو میرا شوہر بھی تیرے سوا کوئی نہیں ہو سکتا۔ اس نے کہا مجھے فکل  
اگر تو سچا ہے تو میرا شوہر بھی تیرے سوا کوئی نہیں ہو سکتا۔ اس نے کہا مجھے فکل  
جانے دے۔ اس نے کہا مجھے سے نکاح کرنے کا وعدہ کر جاؤ۔ کما عذر قریب ہو جائے  
گا۔ پھر سر پر چادر ڈالی اور اپنے شر کو چلا گیا۔ وہ عورت بھی تو بہ کہ اس کے  
پیچے اس شر کو رو انہے ہوئی۔ اس شر میں پیچ کر لوگوں سے اس عاید کا حال دریافت  
کیا لوگوں نے اسے بتایا۔ اس عورت کو ملکہ کہتے تھے۔ خابدستے بھی کسی نے کہا کہ  
تمہیں ملکہ تلاش کرتی پھرتی ہے۔ انہوں نے جب اسے دیکھ لفڑا ایک پیچ ماری  
اور جان حق شلیم کی۔ وہ عورت ناہمیہ ہو گئی۔ پھر اس نے کہا یہ تو میری گئے ان کا  
کوئی رشتہ دار بھی ہے؟ لوگوں نے کہا اس کا بھائی بھی انقدر بھی ہے کہنے لگی اس کے  
بھائی کی محبت کی وجہ سے اس سے نکاح کروں گی، چنانچہ اس سے نکاح کیا جس  
ہے ساتھ کے پیدا ہونے۔ سب کے سب نیک خت صلح تھے۔

☆☆☆

روایت ہے کہ ایک بار حضرت سنیان اثریؑ حضرت رابعہ بصریؑ کی مجلس  
میں حاضر ہوئے اور فرمائے گے ”رابعہ اربعہ زماں یا تو جو تم نے کسی کتاب یا  
عالم کے فریبے حاصل نہ کی ہوں یا تو وہ راہ راست تم تک پہنچی ہوں۔“

حضرت رابعہ بصریؑ کچھ درپر تک خور کرتی رہیں۔ پھر آپ نے امام دلت کو  
خاطب کرتے ہوئے فرمایا ”ایک بار میں نے اتنی ضرورت کی تھی کہ خوبصورت  
کے لئے ہاتھ سے بٹی ہوئی چند رشیاں فروخت کیں۔ خوبصورت نے مجھے دو درہم  
دیے تو میں نے ایک درہم ایک ہاتھ میں لیا اور دوسرے درہم لیتے ہے کہیں میں مجھے یہ  
درہم کا آپ ہی ہاتھ میں رونوں درہم لیتے ہے کہیں میں گمراہ نہ ہو جاؤ۔“ اس

سے اظفار کر لیں۔ اسٹئے میں تیز ہوا کا جھونکا پلاں اور جراثیں بھج گیا۔ حضرت رابعہ  
اندھیرے میں آگے بڑھیں۔ اتفاق سے پانی کا در تن کھنی نوٹ گیا اور سارا پانی زمین  
پر کھنے گیا۔ بہت ہی عجیب صور تھا میں۔ بے اختیار آپ کی زبان میلاد کے سے بہ  
الفاظ ادا ہوئے۔

”یا الٰہی ایسے کیا راز ہے؟ میں گناہگار، فیصل جانتی کہ تیری رضا کیا ہے؟“

اس کے جواب میں ایک صدائے غیب سنائی دی۔ ”اے میری محبت کا دام  
بھر نے والی الگر تو جاہتی ہے کہ تیرے لئے دنیا کی نعمتیں وقف کر دوں تو پھر میں  
تیرے دل سے اپنا غم دایس لے لوں گا۔ کیونکہ میرا غم اور دنیا کی نعمتیں ایک  
قی دل میں جمع نہیں ہو سکتے۔ اے رابعہ! تیری بھی ایک مراد ہے اور میری بھی  
ایک مراد ہے تو ہی تاکہ دونوں مرادیں ایک جگہ کیسے رو سکتی ہیں۔؟“

حضرت رابعہ بصریؑ فرماتی ہیں کہ جب میں نے یہ کوازنی تو دنیا سے ہمیشہ  
کے لئے منہ سوڑ لیا اور ساری امیدیں توڑ کر دیں۔ اس کے بعد میں نے ہر نماز  
کو آخری نماز کیجا۔

☆☆☆

حضرت حسن (بصریؑ) فرماتے ہیں کہ دینی اسرائیل میں ایک فاختہ  
حورت تھی جس کے پاس حسن کا تھانی حصہ تھا۔ یہ سب تک سودینارڈ لے لیتی کی  
کو اپنے پاس نہ لے سکتی۔ اسے ایک عابر نے دیکھا اور عاشق ہو گیا اور محنت  
خردوڑی کر کے سودینارڈ کے پھر اس عورت کے پاس آیا اور کہا تیرا حسن مجھے  
بھاگیات تھا۔ میں نے محنت خردوڑی کر کے سودینارڈ جمع کر لئے ہیں۔ اس نے کہا  
او۔ وہ شخص اس کے نیمال پہنچا اس کا ایک سونے کا تخت تھا جس پر وہ بیٹھا کرتی  
تھی۔ اسے بھی اس نے اپنے پاس بلا یا جب عالیہ کمادہ ہوا اور اس کے پاس جائیٹھا تو  
نگاہ اس اللہ کے سامنے قیامت کے دن کھڑا ہونا یاد آگیا اور فوراً اس کے بدن میں  
رعنی پر آگیا اور کہا مجھے جانے دے سودینارڈ تیرے ہی ہیں۔ اس نے کہا تھے کیا ہو

مکہ مکرمہ سے لوٹے اور ان کی ملاقات کے لئے مھر سے بڑی مخلوق پورے اہتمام اور دوسرے چیزوں کے ساتھ شر کے باہر گئی، وہی سے بھی شیخ نے فرمایا اپنے والد کی ملاقات کے لئے جاؤ۔ میں نے کہا میر آپ کے سوا کوئی باب نہیں اور اب میں نہ ان کی سواریوں پر سوار ہوں گا ان کے ساتھ کھانا کھاؤں گا۔ فرمایا اپنی والدی حالت ہی کے ساتھ جاؤ چنانچہ میں ایک معمولی سواری پر زندگی حالت میں سوار ہو کر چلا۔ میرے عزیز میری حالت دیکھ کر روتے تھے۔ جب والد صاحب سے چاہیوں کے پڑا اور پر میں نے ملاقات کی تو میں تمام قائمیں نے اٹھیں سلام کیا تو انہوں نے مجھے پہچانائے ان کے ساتھیوں نے ان کے ہمراہ سالار ان فوج اور غلام اور خدام سب تھے۔ جب اس کے بعد مجھے پہچانا تودم ہو درہ گئے اور ان کے چڑو کا رنگ زرد ہو گیا اور سخت تیران ہوئے اور ہنکا بکارہ گئے خدا ان کو اس کا اجر عطا فرمائے۔ پھر آگے چلے تو میرے الہ واقرباء بھائی اور جو لوگ نکلے تھے ان سے آئے اور جمع ہو گئے اور میں تھا ایک کوت میں کھڑا رہا۔ جب وہ اپنے پڑا اور آئے تو ان کے سامنے تھے اور کھانے وغیرہ جو شر سے ساتھ لائے تھے پیش کئے اور جو جو لوگ ان کے ہمراہ تھے اور جو ان سے مٹا کے تھے سب دستِ خوان پر جائی ہو گئے مگر میں تھا الگ رہا اور سخت گریہ وزاری کرتا رہا جیسا کہ قیدی کو جب اس کے الہ و عیال نے چھڑاتے ہیں تو اہ و زاری کرتا اور رد تاہے۔ اخیر میں مجھے والد نے قید کرنے کی دھمکی دی اگر میں اپنے اس طریقہ سے باذنشہ آؤں اور پسلے کا طریقہ اختیار نہ کروں۔ میں نے شیخ کو اس کی خبر دی۔ آپ نے مجھے اپنے یہاں سے نکال دیا اور کماں پیش اپ کے پاس جاؤ اور پھر کبھی میرے یہاں داؤ۔ ایک بُدت تک میں روٹا تھا اور یہی کے مجنول کا یہ شعر پڑھتا رہا۔

جنبنا بلیلی ثم جنت بغيرنا

واخرى بنا مجتونة لا تریدها

(ترجمہ) میں بلیلی پر دیوانہ ہو ا تو وہ غیر پر دیوانی ہو گئی اور ایک تو ہمہ رہ بھی

بات سے حضرت رابعہ بصریؑ کا اشارہ کثرتِ مال کی طرف تھا۔ ایک بار آپ نے کسی شخص کو چند سکے دے کر فرمایا۔ ”میرے لئے بازار سے جا کر کمبل خرید لاؤ۔“ اس شخص نے عرض کیا۔ ”مخدومؑ آپ کو سفید کمبل درکار ہے یا سیاہ؟“ سرمن حضرت رابعہ بصریؑ نے ناخوشگار لیجے میں فرمایا۔ ”پیسے والپس دے دو۔ ابھی کمبل خرید اٹھیں اور سیاہ و سفید کا جھنڈا اشتردھ ہو گیا۔“ پھر اس شخص سے پیسے والپس لے کر اپنی خادمہ کو دے دیئے اور فرمایا کہ انہیں جا کر دریا میں پھینک کر ان تمام واقعات سے اندازہ ہوتا ہے کہ حضرت رابعہ بصریؑ دنیا اور الٰل دنیا سے کس قدر بے نیازانہ تعلق رکھتی تھیں۔

☆☆☆

شیخ ابوالعباس کے شاگرد شیخ صفی الدین ابو منصور فرماتے ہیں کہ میرے استاد کی ایک صاحزادی تھیں آپ کے دوستوں اور مصاہبوں میں سے بہت سے لوگ ان سے نکاح کر رہا چاہتے تھے۔ شیخ کو اس کی اطلاع ہوئی تو آپ نے فرمایا میری اس لڑکی سے نکاح کا کوئی ارادہ نہ کرے کیونکہ جب یہ پیدا ہوئی تھی اس وقت مجھے حق بمحاذِ تعالیٰ نے اس کے خاوند کی اطلاع دے دی تھی اور اس کا منتظر ہوں۔

حضرت شیخ صفی الدین فرماتے ہیں کہ میں اس وقت اپنے والد کے ہمراہ (جو ملک اشرف کی وزارت پر تھے) نهر فرات کے پار تھا۔ جب ہم مھر آئے تو ملک عادل نے میرے والد کو قاصد ہا کر ابو عزیز کے پاس مکہ مکرمہ پہنچانا کہ ملک مسعود راں ملک کامل کی میں میں جا کر مد کرے۔ اس وقت میں شیخ ابوالعباس کے پاس حاضر ہو کر ان کا مصاہب ہوا میرے ہمکنہ ہی میں جب کبھی شیوخ خاک از کر آتا تو ان کی صورت میرے سامنے آ جاتی۔ جب میں انکے سامنے بیٹھا تو میری بیکل بدال گئی۔ جبکہ میری اچھی شکل تھی۔ زرین لباس تھا اور سواری کے لئے عمده خپڑ تھا۔ میں گھریار چھوڑ کر شیخ ہی کے پاس آ رہا تھا کہ میرے والد بڑی حشمت کے ساتھ

اطلاع نہیں کر سکتا تھا۔ اگر نہ کروں تو خیانت کا اندر پیشہ تھا کہ میں ان سے کوئی بات دیکھی ہوئی نہ کروں۔ اتنے میں شیخ نے مجھے دیکھا اور فرمایا تو نے خواب میں کیا دیکھا تھا؟ مجھ پر ان کی بہت طاری ہو گئی اور خاموش رہا۔ فرمایا ان کو تمہیں کہنا پڑے گا میں نے کہا میں نے یہ واقعہ دیکھا۔ فرمایا اے بیٹا! یہ تو ازالتی سے ہو چکا تھا لیکن اس قسم کا کوئی اور فقرہ کہا اور میرا عقداً پیلی لڑکی کے ساتھ کر دیا اور وہ اولیاء اللہ میں سے تھیں ان کے چہرے پر ایسا نور تھا کہ کسی دیکھنے والے کو ان کے ولی اللہ ہوئے میں شبہ نہیں ہوتا تھا نہ ان کے بھتی ہونے میں شبہ ہوتا تھا، ان سے کئی بچہ ہوئے اور سب کے سب فقیراء و فقراء ہوئے اور ہم ان کی برکت سے ان کے والد کی وفات کے بعد بھی ایک مدت تک زندہ رہے۔

☆☆☆☆

روایت ہے کہ ایک بار کسی شخص نے در سر مجلس آپ سے سوال کیا۔ آپ کہاں سے آئی ہیں؟

”اس جہان سے۔“ حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا۔

ای شخص نے دوسرا سوال کیا۔ ”لور کہاں جائیں گی؟“

”اسی جہان میں۔“ حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا۔

پھر جب آپ سے پوچھا گیا کہ اس جہان میں کیا کرتی ہیں تو فرماتے لگیں۔ ”میں افسوس کے سوابکھ نہیں کرتی۔“

اس شخص نے پوچھا کہ آپ کس بات پر افسوس کرتی ہیں تو حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا۔ ”اس جہان کی روشنی کا کام کر لیتی ہوں۔“

اس کے بعد حاضرین مجلس میں سے ایک شخص نے کہا۔ ”آپ کی زبان میں عجیب مٹھاں ہے۔ اس لئے آپ سافر خانے کی محافظت کے لاکن ہیں۔“

اس شخص کی بات سن کر حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا۔ ”میں یہی کام تو کر رہی ہوں۔ جو کچھ میرے امداد ہے اسے باہر کرتی ہوں اور جو باہر ہے اسے اندر

دیوانی ہو گئی ہے جس کو میں نہیں چاہتا۔

اس وقت اللہ نے مجھے شیخ کے مقصود کے راز پر مطلع فرمایا شیخ نے میرے حدائق کا امتحان کرنا چاہا ہے تاکہ میرے بارے میں وہ خواہش و ارادے سے مردی ہو جائیں۔ اس وقت شیخ کی طرف سے میرا اول صاف ہو گیا اور اپنے بیپ کے گھر جا کر ایک گوشہ میں بیٹھا رہا اور قسم کھائی کہ جب تک شیخ کا حکمہ ہونہ کا وہ کائن پیوں گا نہ سوؤں گا نہ باہر نکلوں گا۔ والذ نے میری حالت پوچھی تو لوگوں نے شیخ کے نکال دینے کا اور میرے قسم کھائی کے سارے اقصے بیان کر دیا۔ کما جب بھوک پیاس لگے گی تو خود تھوڑا کھائے گا۔ چنانچہ میں تیرسے دن بھی اسی حالت پر رہا۔ والد صاحب اس دن بیدار ہوئے اور فرمایا اس سے کہہ دو کہ شیخ کے پاس جائے اور جو چاہے کرنے۔ میں نے کہا میں نہیں جاؤں گا یہاں تک کہ والد صاحب خود مجھ کو شیخ کے پاس لے جا کر ان کے حوالے نہ کر دیں۔ اس سے میری غرض شیخ کا اعزاز ہو ہانا تھا۔ کہا اچھا اور مجھے ساتھ لے کر پیدل شیخ کی مسجد کی طرف گئے اور آپ کا ہاتھ چوم کر فرمایا حضرت یہ آپ کا لامبا ہے اسے جو چاہے بکھئے۔ میری اگر زد تو یہ تھی کہ اس کی جگہ پر میں خود آپ کا خدمت گزار ہو تا شیخ نے فرمایا مجھے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے سبب سے آپ کو نفع پہنچائے گا۔ پھر مجھے شیخ کے پرداز کے چلے گئے خداوند عالم انسیں بڑی جزا عطا فرمائے اور میر کی جانب سے بھی جزاۓ اخیر عطا فرمائے۔ ایک مہینہ تک میں نے اسیں نہ دیکھا اور میں شیخ کے مکالی پر دو گھنٹے پہلی سے بھر کر شنگ پاؤں لے جایا کرتا تھا اور لوگ مجھے دیکھ کر والد سے بیان کرتے تھے تو وہ فرماتے تھے میں نے اسے اللہ کے لئے چھوڑ دیا ہے اور اللہ سے امید رکھتا ہوں کہ اس کا یہ ثواب ضائع نہ ہو گا اور دعا کرتا ہوں کہ اسے اپنے لاکن اجر عطا فرمائے۔ پھر والد کی وفات کے بعد میں نے خواب میں دیکھا کہ شیخ مجھ سے فرمادی ہے میں کہ اے صفائی الدین میں نے اپنی لڑکی کا تجھ سے نکاح کر دیا ہے۔ جب میں بیدار ہوا تو میں حیران رہ گیا۔ شرم کی وجہ سے اس واقعہ کی شیخ کو

اپنے دیدار سے ہرگز محروم نہ رکھنا۔” میں وہ عشق ہے جس نے حضرت رابعہ بھری کو دولایت کے منصب تک پہنچایا اور پھر آپ کا نام قیامت تک کے لئے بحث کی علامت سن کر رہا گیا۔

حضرت رابعہ بھریؓ نے ساری زندگی تجربہ کے عالم میں گزاری اس زمانے کے کچھ لوگوں نے آپ کی اس روشن پر اعتراض کرتے ہوئے کہا۔ آپ خود کو کیفیت طاری تھیں۔ اہل بصرہ نے دیکھا کہ آپ ایک ہاتھ میں آگ اور دوسرے ہاتھ میں پانی لئے ہوئے ہماں چلی جائیں ہیں لوگوں نے حضرت رابعہ بھریؓ نے فرمایا۔ ”مجھے تم باتوں کا بدوش ہے۔ اگر تم مجھے ان اندیشوں سے نجات دادو تو میں آج ہی نکاح کر لوں گا۔ میرا پسلاندیشہ یہ ہے کہ مرتے وقت ایمان سلامت لے جاؤں گی یا نہیں؟“ دسرائیہ کہ میرا نامہ اعمالِ دنیا میں ہاتھ میں دیا جائے گا یا میں ہاتھ میں؟ تیسرائیہ رہ قیامت کے دن ایک گروہ کو دنیں طرف سے بہشت میں داخل کیا جائے گا اور دسرے گروہ کو دنیں طرف سے دوزخ میں۔ تم لوگ بتاؤ کہ میں کس طرف ہوں گی؟“

آپ کے ان تینوں سوالوں کے جواب میں لوگوں نے کہا ”ہمیں کچھ نہیں بعلوم، میں اللہ ہی بہتر جانتا ہے کہ کس کا کیا حشر ہو گا؟“ ان لوگوں کا جواب سن کر حضرت رابعہ بھریؓ نے انتہائی پر سوز لجھے میں فرمایا ”تم خود ہی بتاؤ کہ جس عورت کو اس قدر غم ہوں وہ شوہر کی خواہش کسی روح کر سکتی ہے؟“



بلاسے حکیمانہ انداز میں حضرت رابعہ بھریؓ گفتگو فرماتی تھیں۔ یہاں تک کہ سب سے صاحبان علم آپ کے حضور میں عاجز رہ جاتے تھے۔ ایک بار کسی شخص کا آپ کی گوشہ نشیں پر اعتراض کرتے ہوئے۔ عرض کیا کہ ”تو رابعہ نکل کر نکل کر کیسی بہار آئی ہوتی ہے؟“

آنے نہیں رہتی۔ کون آتا ہے اور کون جاتا ہے، مجھے اس سے کوئی غرض نہیں۔ میں دل کو محفوظ رکھتی ہوں نہ کہ مٹی (جسم) کو۔“

## عبادت صرف اللہ کے لئے

عشق الہی میں حضرت رابعہ بھریؓ اس قدر غرق رہتی تھیں کہ خوشی اور غم اپنی حیثیت کو بیٹھے تھے۔ عبادت کے بارے میں آپ کا طرز فکر بروایجیب تھا۔ آپ خوف اور طمع سے بے نیاز ہو کر اپنے خالق کو پکاراتی تھیں۔ اس بارہ آپ پر جذب کی کیفیت طاری تھیں۔ اہل بصرہ نے دیکھا کہ آپ ایک ہاتھ میں آگ اور دوسرے ہاتھ میں پانی لئے ہوئے ہماں چلی جائیں ہیں لوگوں نے حضرت رابعہ بھریؓ کو اس حال میں ذیکھا تو پوچھا۔

”مخدومہ! یہ کیا ہے؟ آپ کہاں چاہی ہیں؟“

حضرت رابعہ بھریؓ نے فرمایا۔ ”میں اس پانی سے دوزخ کی آگ کو مجھانے چلی ہوں کہ لوگ اسی کے خوف سے اللہ کی عبادت کرتے ہیں۔“ ”کوری یہ آگ کس لئے ہے؟“ ”لوگوں نے پوچھا۔“ ”میں اس آگ سے جنت کو پھونکنے والانا چاہتی ہوں تاکہ جو لوگ جنت کی لائی میں اللہ کی عبادت کرتے ہیں، وہیں جنت نہ مل سکے۔“

یہ حضرت رابعہ بھریؓ کا اپنا انداز فکر تھا جسے جذب و منی کی کیفیت سے تبیر کیا جاتا ہے ورنہ دونوں حالتوں میں اللہ کی عبادت جائز ہے۔ قرآن حکیم میں اسی کا حکم دیا گیا ہے۔

ایک بار حضرت رابعہ بھریؓ ان الفاظ کے ساتھ دعا مانگ رہی تھیں بـ ”اے میرے معبود اگر میں تیری عبادت دوزخ کے خوف سے کرتی ہوں تو مجھے دوزخ ہی میں ڈال دینا۔ اور اگر میری رباشت حصول جنت کے لئے ہے تو اسے مجھ پر حرام کر دینا۔ اور اگر میں صرف تیرے ہی لئے تیری پر ستش کرتی ہوں تو مجھے

پلاں گے۔ حق تعالیٰ فرماتا ہے بیضۃ لذۃ للشارین۔ یعنی وہ شراب سفید ہو گی اور پینے والوں کو لذت دشائیں گی۔

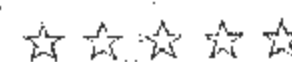
اور ایک گروہ کو رضواندار و فضل جنت پلاں میں گئے حق تعالیٰ فرماتے ہیں و میزاجہ میں تسلیم یعنی اس شراب پر میں تسلیم کا پانی ملایا جائے گا۔

اور ایک گروہ کو حق جن جلالہ پلاں میں کے اور وہ لوگ بعد گان خاص ہوں گے حق تعالیٰ فرماتے ہیں و میزاجہ ریشم شرایبا طہوراً یعنی حق تعالیٰ ان کو شراب طہور پلاں میں گے۔

پس تم دنیا میں کسی پر اپنے مولا کے سوا اپناراز ظاہرہ کرو تاکہ آخرت میں حق تعالیٰ تمہیں اپنے ساتھ سے پلاں گی۔

شاید چوتھا گروہ وہ ہو گا جنہیں سچ پلاں میں گے چنانچہ تعالیٰ جن جلالہ فرماتے ہیں و میطوف علیہم ولدان مخلذون پاکواب و آبادیق و کاس میں

معین



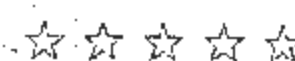
روایت ہے ایک بار کچھ اہل علم جو آپ کی شرست و محبویت الہی سے حد رکھتے تھے مجلس میں حاضر ہوئے اور کہنے لگے۔ "اللہ تعالیٰ نے مرد کو عورت پر فضیلت خوشی ہے۔ ہمیشہ مرد ہی کو نبی یا رسول ہا کر بھجا گیا ہے۔ آج تک کسی عورت کو یہ شرف حاصل نہیں ہوا۔"

حضرت رب العصری نے ان لوگوں کی بات سن کر فرمایا۔ "بے شک یہی اللہ کا نقام ہے مگر ایک بات غور سے من لوگ کہ مردوں ہی نے خدا ہونے کا دعویٰ کیا ہے۔ کسی عورت نے آج تک یہ خیس کہا کہ میں تمہارے بارب ہوں۔" حضرت رب العصری کا اشارہ فرعون مصر کی طرف تھا جو خدائی کے بلند بانگ دھوئے کیا کرتا تھا۔

روایت ہے کہ حضرت رب العصری شاعری بھی کیا کرتی تھیں۔ آپ کا سارا

اسی طرح ایک بار ایک شخص آپ کی مجلس میں حاضر ہوا جس کے سر پر پٹی بندھی ہوئی تھی۔ آپ نے سبب پوچھا تو اس نے بتایا کہ اس کے سر میں درد ہے۔ حضرت رب العصری نے دوبارہ پوچھا کہ اس کی عمر کیا ہے؟ جواب میں اس شخص نے کہا کہ اس کی عمر تیس سال ہے۔ حضرت رب العصری نے تیرا سوال کیا کہ وہ اس عرصے میں یہمارہ یا تند رہت؟ اس شخص نے عرض کیا کہ وہ اس دوران بھی یہمارہ نہیں ہوا۔

اس شخص کا جواب سن کر حضرت رب العصری نے فرمایا۔ "تم تیس سال تک تند رہے مگر اس عرصے میں ایک دن بھی شکریہ ادا کرنے کے لئے اپنے سر پر پٹی نہیں باندھی مگر آج روز اسی دن کے لئے یہمارہ ہوئے تو اپنے مالک کی شکریت کرنے کے لئے فوراً سر پر رومال باندھ لیا۔" آپ کی بات سن کر وہ شخص نہایت شرمندہ ہوا۔



حضرت ذوالثون مصری قرتے ہیں کہ میں جنگل میں مکہ مکرمہ کے ارادہ سے گیا مجھے سخت پیاس لگی تو میں قبیلہ بنی مخزوم میں چلا گیا میں نے ایک چھوٹی سی حسینہ خمیلہ لڑکی دیکھی وہ گلگڑا کے اشعار پڑھ رہی تھی۔ میں یہ دیکھ کر حیران ہوا حالانکہ وہ بالکل میں تھی۔ میں نے کہاے لڑکی تھی جیسا نہیں آتی؟ اس نے کہا چپ رہے ذوالثون میں نے رات شراب محبت خوشی کے ساتھ نوش کی ہے اور صبح کے وقت مولائی محبت میں سخنوار اٹھی ہوں میں نے کہاے لڑکی میں تھی عقل مند پاتا ہوں مجھے کچھ نصیحت کر کہاے ذوالثون خاموشی کو لازم پکڑو اور دن سے تھوڑی سی روزی پر راضی رہو۔ تو تم جنت میں اس قوم کی زیارت کر دے گے جو کبھی نہیں مرتا۔ میں نے کہا تیرے پاس کچھ پانی ہے؟ کہا میں تھی پانی بنتی ہوں میں نے سمجھا کہ وہ مجھے پانی کا کنوں یا چشمہ تھا گی۔ میں نے کہا تا تو کہا لوگ قیامت کے دن چار فریق ہو کر پانی پائیں گے۔ ایک گروہ کو ملائکہ

کلام کیفیاتِ عشق سے معمور ہے۔ ایک مقام پر فرماتی ہیں۔

"اے شخص! اتو اپنے اللہ سے محبت کا دعویٰ کرتا ہے حالانکہ اس کی تاثریت بھی کرتا رہتا ہے۔ اس سے ہر کوئی بھی کوئی عجیبیات ہو سکتی ہے۔"

ایک اور مقام پر فرماتی ہیں۔ "میں تھے محبت کرتی ہوں۔ دو طرح کی محبت۔ ایک محبت ہے آرزو اور تمباکی..... اور دوسرا محبت ہے صرف تیری ذلت کی۔ بیسری اور محبت جو آرزو اور تمباک سے لبریز ہے، وہ کوئی ایمیت نہیں رکھتی..... مگر وہ محبت جو صرف تیری ذلت سے ہے، اسی محبت کا واسطہ، حجاب کو دور کر دے تاکہ آنکھیں تیرا جلوہ دیکھ سکیں۔"

حضرت امام غزالی فرماتے ہیں۔ "رابعہ بصری" نے اپنے اشعار میں غرض اور آرزو کی جس محبت کا ذکر کیا ہے، اس سے مراد اللہ کا احسان اور انعام ہے جو وہ اپنے ہندوں پر روا رکھتا ہے..... اور جس حب ذات الہی کی بات کی ہے، اس سے مراد دیدار خداوندی کی محبت ہے جس کا نظارہ ان کے دل کی آنکھوں نے کیا اور یہی محبت سب سے بہتر اور برتری ہے۔ جمالِ رحمتیت کی لذت بجائے خود سب سے ہوئی چیز ہے۔ اس کے متعلق حدیث قدسی میں وارد ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ میں اپنے صالح ہندوں کو وہ چیز دیتا ہوں جسے عام آنکھیں دیکھ سکتی ہیں، نے عام کان سن سکتے ہیں اور نہ کسی انسان کے دل میں اس کا خیال گز رکلتا ہے۔"

☆ ☆ ☆

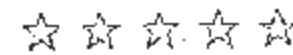
ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ حضرت لقمان ایک شخص کے خلام سیاہ قام تھے وہ شخص آپ کو مجھے کے لئے بازار لے گیا۔ جب کوئی خریدار آتا تھا آپ دریافت کر لئے تھے کہ تم مجھے خرید کر کیا کرو گے۔ جب وہ اپنی کوئی ضرورت بیان کرتا تو آپ فرماتے میری حاجت یہ ہے کہ تم مجھے نہ خریدو۔ حتیٰ کہ ایک خریدار نے آپ کے جواب میں یہ کہا کہ میں تمیں چوکیدار ہاؤں گا۔ آپ نے فرمایا تو خریدار نے چنانچہ وہ آپ کو خرید کر اپنے گھر لے گیا۔ اس مالک کی تین فااحشہ لاکیاں تھیں جو

بد کاری کیا کرتی تھیں۔ اس کو اتفاقاً اپنی چائیداد کی طرف جانے کی ضرورت ہوئی۔ آپ سے کہہ گیا کہ میں نے کھانا پانی اور ضرورت کی سب چیزیں ان کے پاس پہنچا رہی ہیں۔ جب میں نکل جاؤں تو تو دروازہ مدد کر کے باہر بیٹھ رہنا اور میرے واپس آنے تک دروازہ کھولنا۔ چنانچہ جب مالک بارہ چلا گیا تو آپ نے حکم کی تعیین کی۔ لڑکیوں نے کھاد روازہ کھول دے۔ آپ نے انکار کیا۔ ان لڑکیوں نے آپ کو مار کر زخمی کیا اور واپس لوٹ گئیں۔ آپ خون دھو کر وہیں بیٹھ گئے۔ جب مالک آیا تو آپ نے اسے اس واقعہ کی اطاعت نہ کی۔ پھر دوسرا سرتہ بعینہ یہی واقعہ پیش آیا۔ اب بڑی لڑکی نے سوچا کہ یہ غلام جیشی کیسا اچھا آرہی ہے باد جزو غلام ہونے کے اللہ کی عبادت میں مجھ سے بہتر ہے میں بھی ضرور توبہ کروں گی چنانچہ اس نے توبہ کی۔ پھر چھوٹی نے کہا یہ غلام جیشی اور بڑی لڑکی دو نوں مجھ سے زیادہ اللہ کی اطاعت کرتے ہیں میں بھی ضرور توبہ کروں گی اس نے بھی توبہ کی۔ ش محلی لڑکی نے کہا یہ جیشی غلام اور دنوں بہتر قد اکی اطاعت میں مجھ سے بہتر ہیں میں بھی ضرور توبہ کروں گی۔ اس نے بھی توبہ کی۔ جب شر کے بد معاشوں نے یہ خبر سنی تو کہنے لگے یہ جیشی غلام اور فلاں شخص کی لڑکیاں ہم سے زیادہ خدا پرست ہیں اب ہم بھی توبہ کریں گے۔ چنانچہ ان سب نے اللہ کی بارگاہ میں توبہ کی اور شر میں سب متqi ہو گئے۔

☆ ☆ ☆

یہ اسی محبت کا نتیجہ تھا کہ حضرت رابعہ بصری ہر وقت معموم اور ملول رہا کرتی تھیں۔ شاذ و نادر ہی ان کی آنکھوں کو کسی نے دیکھا ہو گا، ورنہ کسی آپنے کی طرح بہتی ہی رہتی تھیں۔ جب مجلس میں کوئی درخواست کا ذکر چھیڑ دیتا تو حضرت رابعہ بصری اس کی درخواست سے بے ہوش ہو جاتی تھیں۔ ہوش میں آنے کے بعد مسلسل توبہ کرتی رہتی تھیں۔ روایت ہے کہ حضرت رابعہ بصری کی سجدہ گاہ ہمیشہ آنسوؤں سے تر رہتی تھی۔

اوٹی تھیت پر فردست ہو رہی تھی، میں نے اسے دیکھا تو اس کا پیپٹ پیٹھ سے لگا ہوا تھا اور بال بھرے ہوئے تھے اور رنگ زرد ہو رہا تھا، میں نے رحم کھا کر اس کو خرید اور کماہارے ساتھ بازار میں رمضان المبارک کے لئے کچھ ضروری چیزیں خریدیں گے۔ اس نے کہاں اللہ کا شکر ہے جس نے میرے لئے سارے مینے بکساں کر دیئے ہیں اور دنیا کا کوئی شغل مجھے نہیں ریا۔ وہ دن کو زوزہر کھتی تھی اور رات بھر نماز پڑھتی تھی۔ جب عید قربی آئی تو میں نے کہا صبح تڑ کے ہمارے ساتھ بازار چلو عید کے لئے ضروری سامان خریدیں گے۔ اس نے کمالے میرے آقا تم تو دنیا میں بہت ہی مشغول ہو۔ پھر اندر جا کر نماز میں مشغول ہوئی اور ایک ایک آیت پڑھتی رہی تھی کہ اس آیت پر پہنچا ویسفی میں ملے صندیدھ یعنی الہ دو ذخ کو پیپ کا پانی پالایا جائے گا۔ اس آیت کو بار بار پڑھتی رہی اور ایک جیج ماری اور دنیا چھوڑ گئی۔



حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا کہ کم گفتگو کیا کرتی تھیں۔ آپ کا پیشتر وقت نماز پڑھنے میں گزرتا تھا۔ اگر کبھی کسی سے کوئی بات کرنی ہوتی تو آیات قرآنی کا سارا لے کر اپنا مطلب بیان کرتیں۔ لوگوں نے پوچھا کہ آپ ایسا کیوں کرتی ہیں؟ جواب میں حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا۔

”انسان جو کچھ بولتا رہتا ہے، فرشتے اسے لکھتے رہتے ہیں۔ میں کوشش کرتی ہوں کہ قرآن کی آیتوں کے سوا کچھ نہ بولوں۔ یہ اختیاط اس لئے ہے کہ کسی میرے منہ سے کوئی غلط بات نہ نکل جائے اور فرشتے اسے تحریر کر لیں۔“

حضرت رابعہ بصریؓ ہمیشہ روتی رہتی تھیں۔ لوگوں نے آپ کی یہ اندھہ گیس حالت دیکھ کر کہا۔

”اللہ نے انسان کوہننے کے لئے منع تو نہیں کیا ہے۔“

اس کے جواب میں حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا۔ ”بے شک! اس نے منع تو نہیں فرمایا ہے۔ مگر مجھے اس کام کے لئے فرصت ہی نہیں ہے۔“

عقیدت مندوں نے تجھ سے کہا۔ ”کیاہنے کے لئے بھی فرصت درکار ہوتی ہے۔؟“

حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا۔ ”ہاں! دنیا میں وہی شخص ہوتا ہے جسے اطمینان قلب حاصل ہوا اور میں ابھی اس ثابت سے محروم ہوں۔“

جب حاضرین مجلس نے آپ کے اس قول مبارک کی وضاحت چاہی تو حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا۔ ”میں نے محبت کے لئے صرف ایک ہی ہستی کا انتخاب کیا ہے اور وہ ہے اللہ تعالیٰ کی ذات پاک۔ میں اس خوف سے روتی رہتی ہوں کہ کہیں میری زندگی بھر کی محبت اکارت نہ چلی جائے اور مرتے وقت مجھ سے کہا جائے کہ تو ہمارے لاکن نہیں ہے۔“



حضرت ابو عامر داعظؓ فرماتے ہیں کہ میں نے ایک لوٹدی کو دیکھا جو بالکل

خادم نے بتایا کہ دور و نیاں ہیں تو اپنے فرمایا کہ اسے واپس کر دو۔ وہ شخص غلطی سے ہمارے گھر آگیا ہے اور وہ کھانا ہمارا نہیں ہے۔ ”چنانچہ خادم نے روٹیاں واپس کر دیں۔

تحوڑی دیر کے بعد خادم نے اطلاع دی کہ ایک اور شخص کھانا لے کر آیا ہے۔ حضرت رابعہ بصریؓ نے روٹیوں کی تعداد پوچھی تو اپنے کو بتایا گیا کہ پانچ روٹیاں ہیں۔ حضرت رابعہ بصریؓ نے جواب فرمایا۔ ”اس بار بھی کھانا اتنے والے سے غلطی ہو گئی۔ اس سے کہہ دو کہ وہ کھانا ہمارا نہیں ہے۔“

جب تیری مرتبہ ایک شخص کھانا لے کر آیا۔ خادم نے آپ کو پوچھنے پر بتایا کہ چیزہ روٹیاں ہیں تو حضرت رابعہ بصریؓ نے ہمدر مسرت بجھے میں فرمایا۔ ”ہاں ایک کھانا ہمارا ہے۔ اسے قبول کرلو۔“

خادم نے کھانا لانا کر دردیش مہمانوں کے سامنے سجا دیا۔ پھر جب دردیش کھانا کھا چکے تو ایک دردیش نے عرض کیا کہ تین مختلف اشخاص کھانا لے کر آئے دو افراد کو آپ نے واپس کر دیا مگر تیرے شخص کے لائے ہوئے کھانے کو قبول فرمایا۔ آخر یہ کیا راز ہے؟

اس کے جواب میں حضرت رابعہ بصریؓ نے دردیشوں کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا۔ ”حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ دنیا میں ایک کے بدالے دس اور آخرت میں ستر دوں گا۔ اس اسی حساب کتاب کی بحیاد پر میں نے دو آدمیوں کو واپس لوٹا دیا اور ایک شخص کا کھانا قبول کر لیا۔ میں نے اللہ کی راہ میں سوالی کو ایک روٹی دی تھی اور رزانِ عالم سے سودا کیا تھا۔ پھر جب ایک شخص دردیش اور دوسرا پانچ روٹیاں لے کر لیا تو میں نے جان لیا کہ یہ حساب درست نہیں ہے۔ تیرے شخص گیارہ روٹیاں لے کر آیا تو میں نے کسی ترد کے بغیر انہیں قبول کر لیا کہ یہ عین حساب کے مطابق تھیں اور دیئے والے کی شانِ رزانی کو ظاہر کر رہی تھیں۔ دس روٹیاں میری ایک روٹی کے بدالے میں تھیں اور جو روٹی میں نے سوالی کو دی تھی، اللہ

## مشهور کرامات

ایک بار حضرت رابعہ بصریؓ کے یہاں پانچ دردیش حاضر ہوئے۔ اتفاق سے وہ کھانے کا وقت تھا۔ حضرت رابعہ بصریؓ نے اپنی خادم کو اللہ بلا کر پوچھا۔ ”مہمانوں کی تواضع کے لئے گھر میں کچھ کھانے کو ہے؟“

خادم نے بتایا کہ صرف ایک روٹی موجود ہے۔ حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا کہ ایک روٹی سے کیا ہو گا؟ مہمانوں کے حصے میں ایک ایک نکلا ہی آئے گا۔ یہ کہہ کر آپ دردیشوں کے پاس تشریف لے آئیں۔

اس کے بعد انہی تھوڑی ہی دیر گزری تھی کہ ایک سوالی نے در پر صد اور حضرت رابعہ بصریؓ نے فرمایا کہ وہ روٹی اس ضرورت مند کو دید و جو دردازے کے باہر کھڑا ہے۔ خادم نے آپ کے حکم کی بلا تامل تھیل کی اور حضرت رابعہ بصریؓ مہمانوں کے ساتھ مصروف گفتگو ہو گئیں۔

تحوڑی دیر کے بعد خادم حاضر ہوئی اور اس نے عرض کیا۔ ”ایک شخص کھانا لے کر آیا۔“

”روٹیاں کٹتی ہیں۔“ حضرت رابعہ بصریؓ نے خادم سے پوچھا۔

تعالیٰ نے وہ بھی داپس کر دی تھیں۔“

حضرت رابعہ بصریؓ کی صبر و قناعت اور توکل کی شان دیکھ کر تمام درویش

اس مقصد کے لئے ایک بھرپور سامان سفر لاد اور چل پڑیں۔ ایک صحرائے درمیان میں سے گزر رہی تھیں کہ اچانک بھر مر گیا۔ قافلہ والوں نے کماکر آپ کا سامان ہم اٹھا لیتے ہیں آپ ہمارا ساتھ دیں۔ ارشاد فرمایا، تم اپنی راہ لو میں تمہارے ہھرو سے پر سفر نہیں کر رہی تھے تو اپنے پروردگار پر بھروسہ اور توکل ہے۔ قافلے والے روشنہ ہو گئے اور آپ تمہارہ گھنیں۔ مسجدہ میں سر رکھ کر پہننا کر بالا خانہ پر بخاڑیا۔ آپ کا حسن و جمال دیکھ کر اوباش لوگ متوجہ ہونا شروع ہوئے اور رات کے وقت جو بھی شخص رندی کی اجازت سے بالا خانہ پر جاتا تو آپ اس سے کہتیں کہ پہلے وضو کرو اور پھر درکعت نفل نماز پڑھ لو۔ چنانچہ وہ شخص وضو کر کے نفل نماز پڑھنے کے لئے کھڑا ہو جاتا تو آپ اس پر اپنی باطنی توجہ مبذول فرماتیں تو وہ خوب الی سے کانپ المحتا اور آپ کے ہاتھ پر گناہوں سے توبہ کر کے چلا جاتا۔ تقریباً ایک مدرس تک اسی طرح ہوتا تھا۔ اس طرح سینکڑوں کی تعداد میں اوباش قسم کے لوگ تائب ہو کر نیکی کی راہ پر گامزن ہو گئے۔ ایک دن رندی نے خیال کیا کہ یہ کیا بات ہے کہ ایک مرتبہ جو شخص اوہر آتا ہے۔ وہ دوبارہ لوث کر اوہر کا رخ نہیں کرتا حالانکہ اس کی خوبصورتی میں کوئی کمی نہیں ہے۔ ایک رات اس نے چھپ کر دیکھا کہ آخر معاملہ کیا ہے؟ جب اس پر اکشاف ہوا تو وہ اللہ کے خوف سے کانپ اٹھی۔

حضرت رابعہ بصریؓ رحمۃ اللہ علیہا کے قدموں میں گر پڑی اور کہا ”خطا معاف کرو۔“ آپ کی شان و مرتبہ کا مجھے علم نہ تھا۔ میں آپ کے مقام و مرتبہ کو نہیں جانتی تھی۔ میں آپ کو ابھی اور اسی وقت آزاد کرتی ہوں۔ آپ نے فرمایا اور یہ وقوف اتواء مجھے آزاد کیا کیا، اس جاری شدہ فیض کو یہاں سے بھر کر دیا۔

ایک مرتبہ آپ نے حججیت اللہ کی سعادت حاصل کرنے کا راہ کیا اور

تمہارے ساتھ سفر نہیں کر رہی تھے تو اپنے پروردگار پر بھروسہ اور ملیہا کو نوجوانی کے عالم میں ایک شخص نے کسی رندی کے ہاتھ فردخت کر دیا۔ آپ یہ سخت خوب صورت تھیں۔ اس نے رندی نے آپ کو محمدہ لباس اور زیور پہننا کر بالا خانہ پر بخاڑیا۔ آپ کا حسن و جمال دیکھ کر اوباش لوگ متوجہ ہونا شروع ہوئے اور رات کے وقت جو بھی شخص رندی کی اجازت سے بالا خانہ پر جاتا تو آپ اس سے کہتیں کہ پہلے وضو کرو اور پھر درکعت نفل نماز پڑھ لو۔ چنانچہ وہ شخص وضو کر کے نفل نماز پڑھنے کے لئے کھڑا ہو جاتا تو آپ اس پر اپنی باطنی توجہ مبذول فرماتیں تو وہ خوب الی سے کانپ المحتا اور آپ کے ہاتھ پر گناہوں سے توبہ کر کے چلا جاتا۔ تقریباً ایک مدرس تک اسی طرح ہوتا تھا۔

☆ ☆ ☆

اللہ تعالیٰ کی ایک اور کثیر کا واقعہ ایک بزرگ کچھ یوں فرماتے ہیں میں کہ سے عرفات کو جا رہا تھا مجھ سے ایک لڑکی نے ملاقات کی جوانی ناٹ پہنے اور اونی چادر اوڑھنے ہوئے تھیں اس کے باٹھ میں ایک جانماز اور ایک عصا تھا، اس کے پھرے پر طاعت و عبادت کا نور تھا، وہ بہت تیز چال چل رہی تھی اور اللہ اللہ کمی چاتی تھی۔ میں نے جی میں کہا کہ یہ لڑکی ولایت کی دعویدار معلوم ہوتی ہے اپنے اللہ والی ہونے کا اطمینان کر رہی ہے۔ اس نے کہا ویعلم ماتبلون و ماتکلمون یعنی جوبات تم ظاہر کرتے ہو اور جو تم چھپاتے ہو اللہ تعالیٰ سب کو جانتے ہیں۔

میں نے کہا۔ لڑکی میں بالکل تمہرے ساتھ مشغول ہوں اس نے کہا میں

ہونے کی کوئی بات نہیں۔ اس نے تو اپنے آپ کو ہمارے پروردگار کیا ہوا ہے اس کی چادر کی ہم خود حفاظت فرمائیں گے۔ تم تو چور ہو یہاں پر تو اطمین جتنی طاقت کو ہمت نہیں ہوتی کہ نقصان پہنچا سکے۔

☆ ☆ ☆ ☆ ☆

روایت یہاں کی گئی ہے کہ ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ میں بازار میں گیا میرے ساتھ ایک جبشی لوٹدی تھی میں اسے بازار میں ایک جگہ بٹھایا اور کہا کہ میرے آئے تک یہیں رہتا۔ وہ وہاں سے چلی گئی۔ میں جب لوٹ کر آیا تو اسے نہ پایا۔ میں اس پر بہت غصہ ہو کر گھر آگیا۔ وہ لوٹدی میرے پاس آئی اور کہا اے آقا تم مجھ پر جلدی د کر تم نے مجھے ایسی قوم کے پاس بٹھایا جو اللہ کا ذکر نہیں کرتے تھے مجھے ڈر لگا کہ کہیں وہ اللہ کے عذاب سے زمین میں دھنس میزے پاس سے بھاگی اور کہتی جاتی تھی کہ اللہ کے ساتھ سوائے اللہ کے کوئی نہیں ہے یہاں تک کہ میری نظر سے عائب ہو گئی۔  
(یہ حکایت امام ان جوزی رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب بحر الدمعوں میں بھی ذکر کی ہے)

☆ ☆ ☆ ☆ ☆

کبھی تمہارے لئے حاضر ہوں میکن میرے بیچھے بھئے ہے کبھی زیادہ جسمی عورت آرہی ہے۔ میں نے بیچھے مڑ کر دیکھا تو کوئی نہ تھا۔ اس نے فوراً چلا کر کہا۔ اے مدھی اے کذاب احباب کا احباب کے ساتھ ایسا فعل تو نہیں ہوتا، پہلے تو تو نے خدام رب الارباب سے بدگمانی کی۔ اگر تو اس کے پاس بعجج آتا اور اسے اچھی طرح پہچان لیتا تو وہ بیچھے اپنے دروازہ پر کھڑا کرتا۔ ہم نے جب بیچھے درو سے دیکھا تو ہم نے سمجھا کہ تم عابد ہو جب قریب ہوئے تو ہم نے جانتا کہ تم عارف ہو جب ہم سے بات چیت کی تو ہم نے جانتا کہ تم عاشق مراج ہو۔ اگر اسی کی عبادت کرنے والا ہوتا تو ہمیں چھوڑ کر ہماری طرف رجوع نہ کرتا۔ اگر تو ہم پر عاشق ہوتا تو ہمیں چھوڑ کر غیر کی طرف رجوع نہ کرتا۔ پھر جلدی سے میرے پاس سے بھاگی اور کہتی جاتی تھی کہ اللہ کے ساتھ سوائے اللہ کے کوئی نہیں ہے یہاں تک کہ میری نظر سے عائب ہو گئی۔

☆ ☆ ☆ ☆ ☆

ایک دن حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا اپنے مجرے میں عبادت الہی میں مشغول تھیں۔ بے خوابی اور تمہارا دست کے باعث نیند نے بہت غلبہ کیا۔ آپ کو نیند آگئی اور سو گئیں۔ رات کا وقت تھا کہ ایک چور مجرے میں داخل ہوا۔ اس نے آپ کی پیارا خانمی اور باہر کی طرف بھاگنا چاہا میکن اسے باہر جانئے کا راستہ ہی نہ دکھائی دیا۔ آخر مجبور ہو کر اس نے چادر روپی پر رکھی تو اسے سامنے دروازہ نظر آگیا۔ دروازہ دیکھ کر اس کے دل میں لانچ نے پھر سراہمار اور چادر بھیچ کر یا پر کی طرف جانے لگا تو اسے پھر راستہ نہ ملا۔ اس نے کبھی مرد پر اس طرح کیا میکن جب بھی چادر اٹھا کر جانے کی کوشش کرتا، اے کوئی راستہ نہ دکھائی دیتا۔ مجرمی کے عالم میں کھڑا تھا کہ مجرے کے ایک گوشے سے آواز آئی کہ حیران

هموا بنا نذری الدمعو تاسفا  
بلا المعاصی فوق كل بلاء  
لعل الهی ان یمن بجمعنا  
فقد حال فی سجن الفراق عنائی  
فیما مهبتی لاتترك الخزن ساعة  
ویاما قلتی هذا اوان بکاشی  
ترجمہ :- (۱) ہمارے پاس آجائے تاکہ اسوس کے ساتھ آنسو بھائیں۔ آناؤ کی

مصیبت ہر مصیبت سے بولی ہے۔

- 2- شاید کہ حق تعالیٰ ہمیں اپنے کرم سے جمع کرے کیونکہ میں جدائی کی قبر نہ جسے ختم ہو جائے گی۔
- 3- تو کس بات پر بہتانے ہے تیری موت تو قرب آگئی ہے اور کسی بھروسے پر سوتا ہے تیری خواہاگاہ قبر ہے۔

☆☆☆☆

ایک بزرگ فرماتے ہیں میرے دل میں لیا کہ میں حضرت رابعہ عدویہ حضرت اللہ علیہ سے ملوں اور دیکھوں کے وہ اپنے دیکھوے میں بھی ہیں یا جھوٹیں۔ میں ان خیال میں تھا کہ ناگاہ بہت سے نفراء جن کے چہرے چاندی کی طرح پہنچتے تھے سامنے آئے ان سے مشکل کی خوبیاتی تھی، انہوں نے مجھے سلام کیا درمیں نے انہیں سلام کیا میں نے پوچھا تم کہاں سے آڑ ہے نہ؟ انہوں نے کہا تک سب غائب ہے۔ پھر جب واپس آئے تو ذکوان بھی ان کے ہمراہ تھے اور ان پر دھلے زر سرخ کے جواہر اور موتی سے جڑے ہوئے تھے اور ان کے آگے ماسٹم ان کے پاس کیوں نکر پہنچے۔ کہنے لگے کہ ہم اپنے شر میں لکھا نے پہنچے جس شفول تھے۔ ہم نے رابعہ عدویہ کی خوبورتی اور خوش آوازی کا ذکر سننا تھا تو ہم نے کہا بصرور ان کے پاس جا کر ان کا گانا سننا چاہئے اور ان کی خوبورتی دیکھنی پہنچا نچہ ہم اپنے شر سے نکل کر ان کے شر میں پہنچے۔ لوگوں نے انہیں ان ہر بتایا اور کہا اس نے گانے دغیرہ سے توبہ کرنی ہے۔ ہم میں سے ایک نے کہا تو ازاں کی کام تیرے مولی سے پوشیدہ نہیں ہے۔ یہ اس تکمیل کا بعد ہے اگر اور زیادہ کرتا تو ہم بھی اور زیادہ کرتے۔ اس حالت میں ایک شخص قبر سے سر نکالنے دکھائی دیا اور اس نے ان لوگوں سے چلا کر کہا تمہارا کیا ارادہ ہے۔ واللہ مجھے مر نے ہوئے نوے سال ہوئے۔ اب تک موت کی تینی دن بھر سے حلق سے نہیں گئی۔ اللہ سے دعا کرو کہ میں جیسا تھا مجھے دیسا ہی کر دے۔ اس کی آنکھوں کے درمیان سجدے کا اثر تھا۔ بھنوں کے اشعلہ ہیں۔

حضرت ذوالنون مصریؒ فرماتے ہیں کہ ایک بار میں طواف کر رہا تھا کہ اچانک ایک نور چمکا اور آسمان تک جا پہنچا اس سے میں حیران ہوا اور طواف کر کے کعبہ سے عکس لگائے تھے اور اس تواریخ میں سوچتا اور غور کرتا تھا تو میں نے ایک خوب صورت عالمگیر آواز سنی، میں آواز کے پیچے گیا تو میں نے ایک لڑکی کو دیکھا جو کعبہ کے پردہ سے لگکی ہوئی تھی اور یہ اشعار پڑھ رہی تھی۔

(ترجمہ) اے میرے حبیب تو خوب جانتا ہے کہ میرا حبیب کون ہے۔

جم کی لاری اور آنسو دونوں میرا راز ظاہر کرتے ہیں۔ میں نے محبت کو چھپایا۔ تیری موافق کی تھی تو اپنے اطاعت میں بھی تیری موافق کریں گے۔

میں کہ پوشیدگی کی وجہ سے میرا سینہ لٹک ہو گیا۔

اس کی باشیں سن کر میں بھی روئے لگا۔

پھر اس نے کہاے اللہ میرے مولا! تیری اس محبت کے صدقے جو جھے مجھ سے ہے مجھے بخش دے۔

میں نے کہاے لڑکی کیا یہ کافی نہ تھا کہ تم یہ کہتیں کہ میری اس محبت کے طفیل جو مجھے تیرے ساتھ ہے اور تم کہتی ہو کہ تیری محبت کے صدقے جو مجھ پر ہے، تمہیں کہاں سے معلوم ہوا کہ اس کو تمہارے ساتھ محبت ہے؟ کہاں ہے، تمہیں کہاں سے معلوم ہوا کہ اس کو تمہارے ساتھ محبت ہے؟ کہاں ذوالنون میرتے پاس سے بہت جاؤ۔ کیا تمہیں معلوم نہیں ہے کہ حق تعالیٰ کے کچھ ہندسے ایسے ہیں جو اللہ تعالیٰ سے محبت کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ان سے محبت کرتا ہے اور اللہ کی محبت ان کے ساتھ ان کی محبت سے پہلی ہوتی ہے۔ کیا تمہیں اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا فرمان یاد نہیں ہے۔

فسوف یا تی اللہ بقوم یحبهم ویحبونه  
یعنی اللہ تعالیٰ عنقریب ایک ایسی قوم لا میں گے جن سے اللہ تعالیٰ محبت کریں گے اور وہ اللہ تعالیٰ سے محبت کریں گے۔

میں نے پوچھا کہ تمہیں کسی معلوم ہوا؟ کہ میں ذوالنون ہوں کہاں پہودہ اجنب دل نے میدان اسرار میں جوانی کی تو میں نے تجھے اللہ کی معرفت کے دامنے ایک قدم ہے۔

کہاںے اللہ اے میرے ماں اس قوم کے طفیل سے جو دروازہ کھلکھلنا ہے ہیں میری آنکھیں پھیر دے۔ اسی وقت اللہ تعالیٰ نے اس کی آنکھیں پھیر دیں۔

اس وقت ہم نے ایک دوسرے کو دیکھا اور کہا دیکھتے ہی اللہ کے احсан کو اس نے کس طرح سے ہماری پرودہ پوشی فرمائی ہے اور وہ شخص جس نے لباس تبدیل کرنے کی رائے دی تھی کہنے لگا کہ میں تو یہ لباس نہیں اتنا دوں گا اور حضرت رابعہ کے ہاتھ پر توبہ کروں گا۔ ہم نے بھی کہا کہ جب ہم نے گناہ میں تیری موافق کی تھی تو اپنے اطاعت میں بھی تیری موافق کریں گے۔ ہم سب نے ان کے ہاتھ پر توبہ کی اور اپنا سارا امال چھوڑ کر جیسا کہ تم دیکھتے ہو فقیرین گئے۔ حضرت بشیر ابن حارث فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم ﷺ کو خواب میں دیکھا فرمایا اے بشیر! تم جانتے ہو تمہیں اللہ نے اپنے ہم عصروں پر برتری کیوں عطا فرمائی۔ میں نے کہا یا رسول اللہ ﷺ مجھے معلوم نہیں۔ فرمایا تم کو میری سنت کی اتباع اور صالحین کی خدمت اور بھلائیوں کی تصیحت اور اصحاب دائلیت کی محبت نے ارادے کے مرتبہ پر پہنچایا۔

☆☆☆☆☆

حضرت سیمیل بن ابی عبد اللہ رحمۃ اللہ علیہ نے قرمایا میں کوہ قاف پر چڑھا تو حضرت لوع علیہ السلام کی کشتی پڑی اور کھنگی حضرت بایزید رحمۃ اللہ علیہ سے دریافت کیا گیا کہ آپ کوہ قاف پر پہنچے تھے۔ فرمایا کوہ قاف تو یہ قریب ہے البتہ جبل کاف جبل حداد جبل عین یہ وہ جبال ہیں جو زمین کو گھیرے ہوئے ہیں اور ہر زمین کو ایک ایک پہاڑ گھیرے ہوئے ہے اور کوہ قاف اس زمین کو سوزنہ دیوار کے گھیرے ہوئے ہے اور یہ زمین سب سے چھوٹی ہے اور کوہ قاف سب سے چھوٹا پہاڑ ہے اور یہ بزرگ مرد کا پہاڑ ہے کہتے ہیں کہ آسمان کی بزرگی اسی کے عکس کی وجہ سے ہے اور روایت ہے کہ ساری زمین اولیاء اللہ کے دامنے ایک قدم ہے۔

میں اس حالت پر تیرنے ساتھ راضی ہوں۔ چنانچہ وہ فقیر اس کو اپنے گھر لے گیا۔ وہ دن بھر محنت کرتا تھا اور رات کو اتنا پیدا کر لاتا تھا جس سے افطار ہو جائے۔ وہ دن کو نہیں کھاتی تھیں بلکہ روزہ رکھتی تھیں جب ان کے پاس کوئی چیز لاستے تو افطار کرتی تھیں اور ہر خال میں اللہ کا شکر ادا کرتی تھیں۔ اور کسی تھیں اب میں عبادت کے واسطے فارغ ہوئی۔ ایک دن فقیر کو کوئی چیز نہ ملی جو ان کے واسطے لے جاتے۔ یہ امر ان پر شائق گزروں کو بہت گھبرائے اور جی میں کہنے لگے کہ میری بیوی روزہ دلوں گھر میں بیٹھی انتظار کر رہی ہے کہ میں کچھ لے جاؤں گا جس سے وہ افطار کرے گی۔ یہ سونج کرو شوگیا اور تمہارے پڑھ کے دعائیں اے اللہ آپ جانتے ہیں کہ میں دنیا کے واسطے کچھ طلب نہیں کرتا صرف اپنی نیک بیوی کی رضا مندی کے واسطے مانگتا ہوں اے اللہ تو مجھے اپنے پاس سے رزق عطا فرماتو ہی سب سے اچھا رزاق ہے۔ اسی وقت آسمان سے ایک مویی گر پڑا۔ اسے لے کر اپنی بیوی کے پاس گئے جب انہوں نے اسے دیکھا تو وہ گھیں اور کہا یہ مویی تم کہاں سے لائے ہو اس جیسا تو میں نے کبھی اپنے گھر از میں بھی نہیں دیکھا۔ کہاں میں نے رزق کے لئے محنت کی بہت کوشش کی لیکن کہیں سے نہ ملا تو میں نے کہا میری بیوی گھر میں بیٹھی انتظار کر رہی ہے کہ میں کچھ لے جاؤں گا جس سے وہ افطار کرے اور وہ شہزادی ہے میں اس کے پاس خالی ہاتھ نہیں جا سکتا میں نے اللہ سے دعا کی تو اللہ تعالیٰ نے یہ مویی عطا فرمایا اور آسمان سے نازل کیا۔ کہاں جگہ جاؤ جمال تم نے اللہ سے دعا کی تھی اور اس سے گریہ وزاری سے دعا کرو اور کو کہ اے اللہ میرے مالک اے میرے مولا اگر یہ شے تو نے دنیا میں ہماری روزی بنا کر اساری ہے تو اس میں ہمیں برکت دے اور اگر ہماری آخرت کے ذخیرہ سے عطا فرمائی ہے تو اسے اٹھائے۔ اس شخص نے ایسا ہی کیا تو مویی المحال یا گیا فقیر نے واپس آکر اسے اٹھائے جانے کا قصہ بیان کیا تو کہا شکر ہے اس اللہ کا جس نے ہمیں وہ ذخیرہ دکھایا جو ہمارے واسطے آخرت میں جمع کیا گیا ہے۔ پھر کہا میں اس دنیا کے قابل کی کسی شے پر قادر ہونے سے پرواہ نہیں کرتی اور اللہ کا شکر ادا کرنے لگی۔

میں نے کہا میں تم کو ضعیف الدین اور لا غر جسم دیکھتا ہوں تمہیں کچھ مرغی تو نہیں۔ اس نے چند شعر پڑھے۔

محبُّ اللَّهِ فِي الدِّينِ عَلِيلٌ  
تَظَاهُولُ سَقْعَهُ فَدَوَاهُ دَلِيلٌ  
كَذَا مِنْ كَانَ لِلْبَارِي مُحْبًا  
يَهِيمٌ بِذِكْرِهِ حَتَّى يَرَاهُ

(ترجمہ) اللہ کا دوست دنیا میں ہماری رہتا ہے، اس کی ہماری بڑھتی جاتی ہے اور دوسری ہماری ہو جاتی ہے۔ اسی طرح جو اللہ کا محبت ہوتا ہے وہ اللہ کے ذکر میں سرگردان رہتا ہے یہاں تک کہ اسے دیکھ لے۔

پھر کہا اپنے بیچھے دیکھ کوں ہے؟ میں نے بیچھے پھر کر دیکھا تو کوئی نہ تھا۔ پھر میں نے اس کی طرف نظر پھیری تو اسے بھی نہ دیکھا کہ وہ کہاں گئی اور میں ہر وقت اس کے وسیلہ سے دعا کرتا ہوں تو اس کی برکت سے قبولیت اور اجماع نظر آتی ہے۔



بنی اسرائیل میں ایک عورت پادشاہ کی بیٹی تھی اور بڑی عبادت گزار تھی۔ ایک شزادو نے اس سے ملنگی کی درخواست کی۔ اس سے نکاح کرنے سے انکار کر دیا اور اپنی ایک لوڈی سے کہا کہ میرے لئے ایک عابد زادہ نیک آدمی ملاش کر جو فقیر ہو۔ وہ لوڈی گئی اور ایک فقیر عابد زادہ ملامتے لے آئی۔ اس سے پوچھا کہ اگر تم مجھے سے نکاح کرنا جاؤ تو میں تمہارے ساتھ قاضی کے یہاں چلوں تاکہ وہ ہمارا نکاح کر دے۔ اس فقیر نے منظور کر لیا۔ اور نکاح ہو گیا۔ پھر اس سے کہا مجھے اپنے گھر لے ہیں۔ اس نے کہا اللہ اس کمبل کے سوا کوئی چیز میری ملکیت نہیں اسی کو رات کے وقت اور ہٹا ہوں اور دن میں پہنچا ہوں۔ اس نے کہا

204 میں جناب امام اعظم ابوحنیفہ کے شاگرد بھی ہوئے ہیں جو اپنے وقت کے بڑے اہل امام تھے ان کے نام کی وجہ تسمیہ لکھی وہی ہے جو حضرت خواجہ کے نام کی ہے۔

خواجہ حسن بھری کی والدہ محترمہ حیرہ حضرت ام المومنین سلطہ رضی اللہ عنہا کی خادمہ تھیں۔ حضرت ام سلطہ رضی اللہ عنہ خواجہ کو بہت پیار کر لی تھیں۔ فرید الدین عطار تذکرۃ الاولیاء میں لکھتے ہیں کہ ایک مرتبہ جناب محمد رسول اللہ ﷺ کے یہاں تشریف آئے۔ آپ خواجہ کو گود میں لے پہنچی تھیں حضور ﷺ نے استفار فرمایا۔ آپ نے یہ کہ کر حیرہ کا چہ ہے حضور کی گود میں ڈال دیا۔ لیکن راتھی یہ ہے کہ جناب محمد رسول اللہ ﷺ نے گیارہ ہجری میں رحلت فرمائی۔ خواجہ حسن بھری 21 ہجری میں پیدا ہوئے اگر یہ اشارہ طریقہ اویسہ کی طرف ہے تو مؤلف کو چاہئے تھا کہ وضاحت کرے۔

### بیعت

یوں تو جناب خواجہ نے بڑے بڑے مجاہدوں کی آنکھیں دیکھی ہیں اور ان کی صحبت سے فیض اٹھایا ہے۔ لیکن علوم ظاہری و باطنی آپ نے بالخصوص حضرت علی کرم اللہ و چہرہ عیسیٰ سے حاصل کئے بھنوں نے لکھا ہے کہ آپ جناب نام حسن کے مرید و شاگرد تھے ممکن ہے آپ دونوں ہی کے مرید و شاگرد ہوں۔ جن لوگوں نے یہ تسلیم نہیں کیا کہ آپ نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کی ہے اور آپ کو ان سے علوم باطنی تلقین ہوئے ہیں وہ کتنے ہیں کہ جناب علی کی شہادت کے وقت آپ صرف 19 برس کے تھے۔ مگر یہ دلیل درست نہیں۔ دیکھا گیا ہے کہ اکثر لوایاۓ کرام اور آخر دین نے اس سے بھی کم عمر میں جملہ علوم دین میں تحصیل پائی ہے لہذا یہ بھی ممکن ہے کہ ایک 19 برس کا نوجوان تلقین علم و ادب میں بارگاہ سر تھوڑی سے ضرور بہرا ذرہ رہا ہے۔

### معاصرین سیدہ رابعہ بصری

### خواجہ حسن بصری

21 ہجری مدینہ منورہ میں پیدا ہوئے۔ بصرے میں پروش پائی۔ اسی مناسبت سے بھری کہلائے۔ آپ کے والد محترم کے نام کے بارے میں اختلاف ہے۔ بعضوں نے بیار لکھا ہے۔ لیکن موہنی بن راعی بن خواجہ اولیں قریبی بہت مشورہ نام ہے۔

یہ بات تمام تذکرہ نویسوں نے بالاتفاق لکھی ہے کہ جب خواجہ صاحب پیدا ہوئے تو آپ کے والد محترم جناب موہنی بن راعی اشیں دعا نے خیر و برکت کے لئے جناب عمر نادر نقی رضی اللہ عنہ کی خدمت میں اٹھا آئے۔ جناب فاروق رضی اللہ عنہ نے آپ کو دیکھا تو فرمایا اللہ کتنی پیاری صورت ہے، ماشاء اللہ ہے اسی خوب رہا اور حسین د جیل جو ہے۔ اس کا نام حسن رکھو چنانچہ جناب خواجہ نے اسی نام سے شہرت دو ام پائی۔

دارالشکوہ نے سفینۃ الاولیاء میں جناب حسن کی کنیت ابوسعید بیان کی ہے اور لکھا ہے کہ خواجہ فروضی کے سبب آپ حسن بولوی کے نام سے بھی یاد کئے جاتے ہیں لیکن واضح رہے خواجہ حسن بصری کے عاروفہ اس نام سے ایک بزرگ

ہرگز یہ نہیں تھا کہ وہ لوگوں کو رہنمائی کی طرف بلاتے اور تارک الدنیا ہونے کی تعلیم دیتے تھے بلکہ اس کا مقصد فقط یہ تھا کہ مسلمانوں میں جو اقتدار کی جگہ لڑکی جاری ہی تھی اور استحکام سلطنت کے لئے ہر طرف خون تراپہ ہو رہا تھا وہ رک جائے اور ایسے حالات پیدا ہو جائیں کہ لوگ دین کو دنیا کے لئے داؤ پر لٹائے کی جائے دنیا کو دین پر لگا دیں۔

در اصل زہد و عبادت، گوشہ تھا کی اور اللہ کے خوف سے رہنے والے کی جو بیان خواجہ حسن بصری نے رکھی وہ آپ کے زمانے کے سیاسی احوال کا نتیجہ ہے۔ ایک اعتراض تجویز پسند کرنے کا جناب خواجہ پر ہو سکتا ہے مگر اس کا سبب ہی وہی احوال ہیں جو اس زمانے کے مسلمانوں کو درجیں تھے اور خواجہ کو دن رات یہی فکر تھی کہ ان کی بد احوالی کو کیسے دور کیا جا سکتا ہے۔ الحمد للہ تعالیٰ، سوت جانے غرض آپ کو یہی خیال رہتا اور یہ آپ کی طبیعت پر اتنا حادی ہو چکا تھا کہ تمام عمر آپ کو کسی نے کبھی ہٹتے نہیں دیکھا۔

### فضیلت عملی

امام زہری (ولادت 51ھ وفات 124ھ) جو علام تابعین سے ہیں۔ متعدد اصحاب رسول سے تعلیم پائی۔ وہ فرماتے ہیں کہ اس زمانے کے عالم صرف چار ہی ہیں۔ مدینہ میں السیب شام میں مکھوں کو فہرست شعبیٰ یہ علام شعبی وہی بزرگ ہیں جنہوں نے اول اول جناب امام اعظم ہوٹنیہ کو مخصوص علم کی ترغیب دی۔ بصرے میں جناب امام المقصودین والعارفین خواجہ حسن بصری۔

تمام سیرت ناگریوں نے یہ بات بالاتفاق لکھی ہے کہ خواجہ حسن بصری اگرچہ نسل آجیشی تھے مگر اللہ تعالیٰ نے اُنہیں بہت بڑا فضیح انسان ملیا۔ تباخ من یوسف آپ کی فصاحت کے مقابلہ میں خود کو یقین سمجھتا تھا۔

صاحب تنبیہ الامداد نے لکھا کہ حضرت حسن بصری چودہ مس کی عمر تک مدینہ مسجد میں رہے اسی طرح حضرت علی کرم اللہ وجہہ بھی چودہ مس تک مدینہ مسجد میں تھیں۔ تھیں رہے جناب محبک رضی اللہ عنہ کی شادوت پر جب لوگوں نے آپ سے خلاف قول کرنے پر برسٹ علی اصرار کیا اور آپ خلیفہ بنائے گئے اس وقت بھی آپ مدینہ میں رہتے تھے بلکہ خلیفہ ہو جائے کے بعد بھی چند میہوں تک رہے۔ لہسی یہ میان اسی بات کے لئے کافی ہے کہ آپ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے مرید اور شاگرد تھے۔

علاوہ اُنہیں ایک توی دلمل پیوں بھی ہے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کے دوران قیام بصرہ میں آپ نے ان کی خدمت میں عرض کیا کہ مجھے تم کا طمارت سکھاو سمجھے چنانچہ جناب علی کرم اللہ وجہے ایک طشت مغلکاو خصوص کرنا مکھا بصرے میں وہ مقام جمال یہ واقعہ ہوا لیکن باب الطشت کے نام سے مشہور ہے۔

پس ان حالات کی روشنی میں یہ بات قطعی واضح ہے کہ خواجہ حسن بصری کو حضرت علی کرم اللہ وجہے سے شرف تکمذہ کرنے اور عجت کی سعادت حاصل کرنے کا ضرور موقع ملا ہے۔

اس کے علاوہ ایک شادوت یوں بھی ملتی ہے کہ بصرہ کے دورہ پر جب حضرت علی رضی اللہ عنہ بصرے کی مسجد میں گئے تو اس وقت آپ نے تمام را علیکن کرام کو دعاظ و تلقین سے روک دیا تھا۔ لیکن جناب خواجہ حسن بصری کو جو اس دعاظ و تلقین فرمائے تھے اُنہیں روکا اس دلقوٰ سے جناب خواجہ کی عظمت شان کا بھی ایک اندازہ ادا تھا۔

### ملک

لیکن خواجہ حسن بصری نے دنیا اور دنیاداروں کے خلاف جو محض شروع کی تھی اُنہوں لوگوں کو دنیا کی جانے آخرت کی فکر کرنے پر متوجہ کیا تھا اس کا مطلب

## نپاک آنسو

ایک روز آپ اپنی عبادت گاہ کے بالاخانے پر بیٹھ رہے تھے اور کفرت گری سے آنسو رخسار پر بیدار ہے تھے۔ ایک شخص تجھے سے گزر اس کے اوپر چढ آنسو گز کئے اس نے اوپر دیکھ کر پوچھا۔ شخص یہ قدرے پاک تھے کہ نپاک آپ نے فرمایا۔ بھائی یہ جو گنگا کے نپاک آنسو ہیں۔ اپنیں دعویٰ کیا۔

## مسلمانی کی تعریف

دارالحکومے نے لکھا ہے کہ کسی نے آپ سے دریافت کیا کہ مسلمانی کی تعریف کیا ہے۔ فرمایا "مسلمانی در کتاب و مسلمانان در گور" یعنی مسلمانی کتاب میں ہے اور مسلمان قبر میں ہیں۔ پھر آپ کی خدمت میں عرض کیا گیا۔ یا حضرت ہمارے دل سوئے ہوئے ہیں آپ کے ارشادات اور پند ولصانح کا ان آپ اثر کیوں نہیں ہوتا ہمیں اس کے لئے کیا علاج کرنا چاہئے۔ فرمایا اگر دل سوئے ہوئے ہتھی ہوتے تو کوئی بات نہیں تھی اسیں جھنجور کر جگایا جا سکتا تھا۔ روتو یہ ہے کہ دل سرچکے ہیں اب اسیں کتنا ہی جھنجور زد جگانے کی کوشش کرو یہ بیدار نہیں ہو سکتے۔

جناب خواجہ نے مسلمانوں کو دنیا اور صرف دنیا ہی کے من کے رہ جانے پر بڑی سختی سے روکا اور خلاف پیغمبر ﷺ سے منع کیا۔ آپ کی نظر قرآن حکیم اور حدیث جبوی کی تفصیل پر تھی اس لئے آخرت کی زندگی آپ کے شودو یہ کویا آنکھوں دیکھی جیز تھی دنیا کی بہتان اور چاہت نے مسلمانوں کو دین سے عافل ہتا یا تھا اور وہ آخرت کی زندگی کو بخوبی لئے جا رہے تھے۔ آپ نے اسیں جھنجور کر بیدار کیا۔ اسیں چوٹ کایا اور بتا دیا کہ تم صرف زبان ہی سے اقرار کر لینے پر مسلمان نہیں میں نکتے مسلمان اور کامل مسلمان

علامہ ذہبی سے اسلام کے دلبر سے اور یہ مرے دور میں جن حاملین حدیث کا ذکر کیا ہے۔ ان کی تفییقات و ملحوظات کے سبق ترجیح لکھے اور اسیں ترتیب دیا ہے۔ ان میں جناب خواجہ سرفراست ہیں۔ اس کے مطابق ذہبی نے خواجہ کے معلم سوانح بھی تحریر کئے ہیں۔

ڈاکٹر مسیح نے لٹری ہسٹری اف دی عرب میں لکھا ہے کہ اسلام کے دور اوس میں جن لویائیں کرام پر خوف الہی طاری رہتا تھا کہ اللہ تعالیٰ کی جبارت و قدرت نے لرزہ و اکدام رہنا ان کی بیجان قرار پائی تھی۔ اللہ تعالیٰ کے خوف سے گریب و زاری کرنا گناہوں کے خیال سے مفترب الحال رہنا جن لویائے کرام کے بارے میں خاص ذردے کہیاں کیا جاتا ہے۔ ان میں جناب خواجہ حسن بھری امام کی حیثیت رکھتے ہیں۔

محترم کرب وبلہ اور اس کے بعد بھی دنیا کو مقصود بالذلت سمجھتے والوں نے قتل و غارت گری کا جو بازار گرم کیا جناب خواجہ اسے ہاتھ سے روکنے کی طاقت نہیں رکھتے تھے اور نہ یہ طریقہ حق موثر ہو سکتا تھا۔ جناب خواجہ نے مسلمانوں کے ذہن کا دنیا سے رخ پھیرنے کے لئے دین میں کمال زندگی اساعت کی پیغامبر کی۔ الفت دنیا کی سخت خدمت کی اور یہاں تک نعمت کی کہ دنیا کی محبت کو ایمان کی کمزوری قرار دیا۔

جناب خواجہ حسن بھری کا زمانہ دلایت دواعقباء سے مشورہ ہے ایک تواریخ کے آپ کے وقت میں مختارہ کا گروہ پیدا ہوا۔ دوسرے اوقات یہ ہے کہ آپ کے زمانے کے زامدوں، عابدوں اور گوشہ نشینوں نے صوفی کا لقب پایا اور آگے چل کر اس سلطان کے جو دوسرے بزرگ پیدا ہوئے انہوں نے تصور کے سلسلہ کی باقاعدہ تنظیم کی اور اس کے فروع و اشاعت کے لئے تھفیف اور تالیف کا آغاز کیا۔

## افسار

ایک مرتبہ دریائے دجلہ کے کنارے بیٹل رہنے تھے کہ وہاں ایک جبشی کو دیکھا کہ ایک عورت کو پہلو میں لئے بیٹھا ہے اور اس کے قریب ہی شراب کی ایک بوشل چڑی ہے وہ خود بھی پی رہا ہے اور عورت کو بھی پیار رہا ہے۔ آپ کے دل میں خیال گزرا کہ یہ شخص اگرچہ شراب پی رہا ہے تاہم مجھ سے ہر حال میں یہاں ہے پھر سونھا کہ بیکر کیوں غفران کر سکتا ہے یہ تو فریب پی رہا ہے اتنے میں آپ نے دیکھا کہ مال و اسباب سے لدی ہوئی ایک کشتی کوئی ہے جب وہ کشتی جبشی کے قریب آئی تو ڈوب گئی جس میں مال و اسباب کے علاوہ سات آدمی بھی تھے جو خود طے کھانے لگے جبشی فوراً دریا میں کوڈ پڑا اور انہیں باہر نکال لایا۔ یہ دیکھ کر آپ نے اس خیال سے توبہ کر لی اور دریا میں ڈوبے ہوئے لوگوں کی طرح خود بھی جبشی کی اس جات کے طفیل دریائے خود بینی سے نکل آئے اور پھر آپ نے تمام عمر خود کو ردیل سے ردیل اور گنگا سے گنگا زادی سے بھی کبھی اونچا نہیں سمجھا بلکہ خود کو اس سے کم تر ہی خیال کرتے ہیں۔

## خدا کی محبت

ایک مرتبہ ایک خوبصورت عورت نگئے سر، ہاتھ، منہ کھولے قصہ میں بھری ہوئی آپ کے پاس اپنے شوہر کی ہنگامتے کر آئی۔ آپ نے فرمایا اسکے نیک خفت پہلے اپنے سر منہ کو ڈھانپ لے پھر ہنگامتہ بھی کر لینا عورت شر منہ ہوئی اور کہا معاف کیجئے میں اپنے شوہر کی محبت میں از خود رفتہ ہو گئی کہ مجھے اپنے تن بدن کا بھی ہوش نہ رہا۔ آپ نے اس کی نیجیات سن کر دل میں کہا۔ حسن اگر تو بھی اللہ تعالیٰ کی محبت اور اس کی دوستی میں ایسی ہی محیمت سے کام لیتا تو تجھے معلوم ہی شدہ ہوتا کہ اس عورت کے سر پر کپڑا ہے یا نہیں!

بننے کے لئے سب سے بڑی شرط یہ ہے کہ جن حقوق کا تم دل سے اقرار کرتے ہو ان پر دل کے ساتھ پورا پورا عمل بھی کرو۔ تذکرہ تکار لکھتے ہیں کہ جناب خواجہ کا بیان درد و کرب اور سوز و گداز سے پر ہوتا ہی سبب تھا کہ جو بات آپ کے منہ سے نکلتی لوگوں کے دلوں میں تیر کی طرح اترتی چلی جاتی آپ کی زبان مبارک میں غصب کا اثر تھا جو ایک مرتبہ کہ دیتے وہ پتھر کی سمجھ رہ جاتا۔ یہ سبب ہے کہ آپ کو ایک خلق خدا امام زمانہ صاحب کرامت اور مستحاب الوقت ولی تسلیم کرتی ہے۔

## جائے عبرت

ہنارے کے ساتھ چلتا آپ کے نزدیک فرض اولیٰ تھا۔ ایک مرتبہ کسی کے جہاز سے میں شریک تھے جب لوگ اسے قبر میں اتار چکے اور مگر کو واپس آئے گئے تو آپ ایک جگہ پر بیٹھ گئے اور لوگوں سے فرمایا کے دنیا کے پرستاد مال و دولت کے متواتر دیکھ لیا تم نے آدمی کا انجام یہ جگہ دنیا کا آخری مقام اور آخرت کی پہلی منزل ہے پھر کیا نہ اور کیا غرور اس دنیا پر جس کا انجام بالآخر یہ ہے سن لو کہ یہ دنیا جائے عبرت ہے۔

## طلب آخرت

ایک مرتبہ آپ نے خادم سے فرمایا کہ افظاری کے لئے بازار سے روٹی اور چھلکی کے کباب لے لو۔ خادم نے قلم کی جب افظاری کا وقت آیا تو آپ نے خادم سے فرمایا۔ یہ کباب اور حزے کا کھانا مجھ فقیر سے اس کا کیا تعلق؟ اس نے عرض کیا کہ آپ ہی نے تو فرمایا تھا آپ نے یہ من کر سر جھکا لیا اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں عرض کی بارگاہ میں نے دنیا کی نعمتوں پر وصیان دیا مجھ سے بھول ہوئی میرزا میں دردیشوں کی فرست سے مٹانے دیا۔

خوف رہا اور اگر وہ مددگار نہیں تو چاہئے تمہیں کہ کسی پھر امید نہ رکھو۔

### اعتراف سے علیحدگی

ایک شخص کے بارے میں لوگوں نے فکاہت کی کہ وہ نماز بآجاعت میں شامل نہیں ہوتا اور اس نے لوگوں سے مذاہلنا ترک کر دیا ہے آپ اس کے پاس گئے اور فرمایا۔ شخص تھے ایسا کو ناسا ضروری کام آپ را جو تھے نماز بآجاعت میں شریک ہوئے اور لوگوں سے لٹنے جانے میں باز رکھتا ہے۔ اس نے عرض کیا۔ میری کوئی سالش اور انسانیت کا کوئی لمحہ معصیت اور گناہ سے خالی نہیں اس نے میں خدا کی بارگاہ میں گردبیہ زاری میں معروف رہتا ہوں آپ نے فرمایا۔ شخص تو مجھے سے بہتر ہے اور یہ کہ کروائیں چلے آئے۔

### مسلمانوں کی حالت

ایک روز آپ نے اپنے دوستوں اور مریدوں سے کہا کہ تم لوگ صحابہ کی ہامند ہو۔ سب لوگ خوش ہوئے۔ پھر آپ نے فرمایا کہتم کیا یہ مطلب نہیں کہ تم سیرت و کردار کے لفاظ سے ان کے محل ہو بلکہ یہ کہ تمہاری صورت ان سے ملتی جلتی ہے۔ صحابہ کی یہ حالت تھی کہ تم اگر ان سے ملتے تو ان کو دیوار نہ سمجھتے اور اگر صحابہ کرام تمہاری حالت کو دیکھتے تو میں سے کسی کو بھی مسلمان خیال نہ کرتے کیونکہ وہ حضرات اتحاد پرے اعلیٰ درجے کے مالک تھے کہ گھوڑوں پر سوار پر مددوں کی طرح اڑتے اور ہوا کی طرح تیز چلتے ہوئے دنیا سے علیے چھے اور ہم ان لوگوں میں ہیں جو ایسے گدھوں پر سوار ہیں جن کی پشت زخمی ہے اور اس کی تکلیف سے چلانے ہیں اور چلنے پر مجبور ہیں۔

آپ نے فرمایا ان دنیا سے تین حرثیں لے کر جاتے ہیں ایک یہ کہ مال دو لوت جمع کرنے سے آسودہ نہ ہوں دوسرے یہ کہ جو کچھ حاصل کرنا چاہتا تھا وہ حاصل نہ ہو۔ تیسرا یہ کہ آخرت کے سفر کا سامان مہیا نہ کیا۔

### حق گوئی و سبے باکی

ایک روز آپ وعظ کہہ رہے تھے۔ افاقت اجاج میں یوسف شمشیر بدھنے لئے چند سپاہیوں کے ساتھ ادھر آکھا۔ ایک شخص اس مجلس میں تھا۔ اس نے اپنے دل میں خیال کیا کہ اُج حسن بصری کا امتحان کرنا چاہئے یعنی دیکھنا چاہئے کہ حضرت حسن جاج کے سامنے بھی وعظ میں مشغول رہتے ہیں یا اس کی تعظیم کے لئے وعظ سے اٹھ کر چلے جاتے ہیں۔ چنانچہ جاج آپ کے قریب آیا اور چاہا کہ آپ اس کی طرف متوج ہوں اور اس کی تعظیم کیلئے کمزے ہوں لیکن آپ نے جاج کی طرف آنکھ اٹھا کر بھی نہیں دیکھا اور اسی طرح وعظ فرماتے رہے تھے۔ اس شخص نے اپنے دل میں کہا کہ حسن واقعی حسن ہیں جب آپ وعظ کہ چکے تو جاج آپ کے پاس گیا اور مصافح کر کے لوگوں سے کہنے لگا۔ اے لوگوں! اگر تم کوئی سردو یکھنا چاہو تو حسن کو دیکھو۔

### طریقہ ریاضت

کہتے ہیں آپ کے ایک مرید کی یہ حالت تھی کہ جب قرآن حکیم کی کوئی آیت سنتا تو پہلوش ہو جاتا۔ آپ نے فرمایا کہ تم جو کام کرتے ہو اس میں اس بات کا خیال ضروری ہونا چاہئے کہ آواز ظاہر نہ ہو لے پائے کیونکہ آواز کے ظاہر ہونے سے ریا کاری معلوم ہوتی ہے۔ گمراہیتے انسان ہلاکت میں پڑ جاتا ہے اور جب انسان پر یہ حالت ظاہریت ہو اور وہ یہ حالت ارادہ کر کے ہاتے توانے وعظ و نصیحت سے مطلقاً فاائدہ نہیں پہنچتا۔

### توکل

ایک مرتعہ عمر بن عبد العزیز نے آپ کو ایک خط لکھا جس میں درخواست کی کہ آپ مجھے کوئی ایسی نصیحت فرمائیں جس سے مجھے ہر کام میں مدد ملے آپ نے جواب میں لکھا کہ اگر خدا تمہارا مددگار ہے تو چاہئے تمہیں کہ بالکل یہ

تقویٰ

123

سیرت رابعہ بھرپوری

گرددہ قدریہ کے نام سے پیدا ہوا جس کے عقیدے کی بیان اس پر بھی کہ انسان سے بھلے برے جو بھی افعال سرزد ہوتے ہیں ان کا غالباً خدا نہیں بن سکتا۔

خواجہ حسن صری شری کی جامع مسجد میں قرآن و حدیث کا درس دیا کر رہے تھے ایک روز آپ کے درس میں قدریہ فرقہ کا ایک شخص معبدہ جہنمی شریک ہوا جناب خواجہ سے اس نے مسئلہ جبر کا ذکر چھیڑا اور پوچھا کہ اموی اپنے اعمال کے جواب میں جو دلیل بدی الذمہ ہونے کی پیش کرتے ہیں کیا آپ کے نزدیک درست ہے؟ خواجہ صاحب نے فرمایا کہ اعداء اللہ یعنی اللہ کے دشمن اموی جھوٹے ہیں۔ مگر معبدہ جہنمی جناب خواجہ کے اس جواب سے مطمئن نہ ہوا۔ اس نے چند ایک بے شکرے سے سچی سوال اور کر دیئے۔ اس پر آپ نے بیڑا اور ہو کر معبدہ جہنمی سے کہا اعزاز می۔ جامنھ سے درد ہو جائیتے ہیں اس والقہ سے گرددہ قدریہ عموم میں فرقہ معزولہ کے نام سے مشہور ہو گا۔

بعضوں نے یوں لکھا ہے کہ عمر دین عبید اور واصل بن عطاء یہ دونوں جناب خواجہ کے شاگردوں میں سے تھے۔ یہ ایک روز معمول کے مطابق آپ کے درس میں شریک تھے کہ اسی اثنائیں ایک شخص آپ کی خدمت میں حاضر ہوا۔ ان دوں خوارج کے اس عقیدے کا بڑا اچھا چاہا کہ گناہ کبیرہ کا مر تک کافر ہے! اس شخص نے آتے ہی سوال کیا اور پوچھا کہ خوارج کے مقابلہ میں مسلمانوں کا ایک گروہ ایسا بھی آگیا ہے جس کے نزدیک گناہ کبیرہ کا مر تک مسلمان کسی نقصان سے ایسے ہی محفوظ ہے جیسے کفر کی حالت میں کوئی آدمی چاہے کتنی ہی نیکی کرے وہ اسے کچھ فائدہ نہیں پہنچا سکتی۔ کیا یہ عقیدت درست ہے؟ خواجہ یہ سوال سن کر سوچ میں پڑ گئے۔ ابھی من سے کچھ کہنے لگی اس پرے تھے کہ واصل چالیا اور کہنے لگا کہ گناہ کبیرہ کا مر تک کافر ہے۔

آپ نے فرمایا۔ پر بیڑا گاری کے تین درجے ہیں ایک یہ کہ غیض و غصب کی حالت میں بھی تجھ بات کے۔ حج کو ترک نہ کرے۔ حق بات اختیار کرے دوسرے یہ کہ جن باتوں کے کرنے کا حکم دیا ہے افسوس پاہدی کے ساتھ ادا کرتا ہے تیسرا یہ کہ جن باتوں کی ممانعت ہے اٹھیں بھی ہاتھ نہ لگائے۔

معزولہ

معزولہ کے گردہ سے متعلق مختلف روایات ہیں۔ ان میں سے ایک تو یہ ہے کہ اشکام سلطنت کے لئے امویوں نے ہر طرف خونریزیاں شروع کی ہوئی تھیں جس کے باعث ملک میں سخت بے ولی، بے اطمینانی اور خوف و ہراس میں بھیں رہا تھا۔ ہر چند لوگوں کی زبان پر تالے پڑ چکے تھے جان کے خوف سے کوئی شخص امویوں کے سامنے نکلا۔ حق نہیں کہہ سکتا تھا مگر پھر بھی اس وقت عرب میں کہیں کہیں ٹھوڑا بھی ازادی کا شعور باقی تھا بعض بعض دیدہ ریسروگ محبب ہو کر رہا اوقات سلطنت کے ارادکیں سے یہ سوال کر پہنچے کہ تم مسلمان ہو کر کیوں مسلمانوں کے خون سے ہاتھ رنگنے پر کمر نہیں ہو تھے۔ اپنی سلطنت کے لئے ہر طرف خون کی ندیاں بیمار کھی ہیں۔ کل خدا کو کیا جواب دے گے۔

کیا تمہیں خدا یاد نہیں، وہ جواب میں کہا کہ جو کچھ کرتا ہے خدا کرتا ہے۔ انسان مجبور شخص ہے۔ القدر خیر و شرہ۔ اس عقدے کو جبر کے نام سے خوسوم کیا جاتا ہے۔ خور کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ امویوں نے اپنے ظلم و حکم پر خاک ڈالنے کے لئے یہ عقیدہ قائم کیا جس کا نتیجہ یہ ہلاک کر گرددہ خوارج اور جبریہ کے بعد مسلمانوں میں رو عمل کے طور پر ایک شیرا

مثال ہیں۔

علامہ سیریں اور خواجہ صاحب کے درمیان عقیدے اور عمل کا اختلاف تھا مگر دونوں کی افکار طبع مختلف تھی۔ خواجہ حسن بصری میں شان جمال تھی اور علامہ محمد سیرین میں شان جمال اگرچہ بصرے کے لوگ دونوں بزرگوں کے اختلاف سنتے تاہم دونوں ہی کو وابح الاحترام سمجھتے طرز عمل چونکہ جناب خواجہ کا کچھ ایسا تفاکر اسے دیکھ کر بصرے کے لوگ اختلاف کے قبے کو چکانے کے لئے اس طرح کئے پر بجھوڑ ہو جاتے کہ خواجہ حسن بصری کے مزاج میں خصہ زیادہ ہے تقریر کے وقت چونکہ غنیم و غصب کا فطری طور پر ان پر غلبہ ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے ان کے مذہ سے ایسی باتیں لکھل جاتی ہیں جن میں سخت گیری کا رنگ غالب ہوتا ہے مگر نیت دونوں بزرگوں کی نیک ہے۔ علامہ محمد بن سیریں اگر خاموش رہتے ہیں تو یہ اجر و ثواب ہی کی غرض سے ایسا کرتے ہیں اور خواجہ حسن بصری جو کچھ فرماتے ہیں وہ بھی اجر و ثواب ہی کی نیت رکھتے ہیں۔

### ثابت البیانی

خواجہ صاحب کے شاگردوں کی تعداد یوں تابے شمار ہے لیکن ان میں سب سے زیادہ عالم و محدث جو مشہور ہوئے تھے ایسا جناب ثابت البیانی تھے ان سعد نے لکھا ہے کہ علامہ سیریں اختلاف کی رویں بہہ کہ اکثر جناب خواجہ پر شدید چونٹیں کیا کرتے جناب ثابت البیانی سمجھتے تھے کہ جناب خواجہ کے دل پر علامہ محمد سیریں کے اس طرز عمل کا ضرور ایک گرا اثر ہو گا۔

کہتے ہیں جس زمانے میں مجاج ثقیل التدوالوں کے درپے آزار تھا اور مسلمانوں کی چیدہ چیدہ ممتاز شخصیتوں کی پکڑ دھکو ہو رہی تھی۔ جناب خواجہ لوگوں کے کہنے پر چدر روز کے لئے کسی گوشہ خدائی میں چھپ لئے پہنچ گئے کہ

سیرت داعہ بصری

124

سو من بکھر در میان منزل کا آدمی ہے اور اس کے بعد وہ اور عبید و دنوں آپ کے درس سے لکھ کر چلے گئے۔ اس پر جناب خواجہ نے خفا ہو کر فرمایا اعتزل عنان۔ یعنی وہ ہمارے حلقتے سے دور ہو گیا کہتے ہیں اسی دن سے ان لوگوں کا نام مغزولہ پڑا گیا۔

بہر کیف واقعہ خواجہ کچھ بھی ہواں پر تو تمام سیرت لگار اور سور نہیں نے اتفاق کیا ہے کہ مغزولہ ایسے رسول نے زمانہ لقب کی اہم اجناب خواجہ حسن بصری ہی کی زبان مبارک سے ہوئی لیکن ایک مغزولہ کیا جناب خواجہ کا سلوک مسلمانوں کے کسی گروہ سے بھی ایسا نہیں تھا جیسا کہ آج ہم اپنے عقیدے کے خلاف کسی کو پا کر ایک دوسرے سے شدید تعصباً اور عداوت رکھتے ہیں۔

### خواجہ صاحب کا طرز عمل

اختلاف عقائد کے معاملے میں جناب خواجہ کا طرز عمل نہایت صلح کامل تھا۔ کسی سبب ہے کہ بھر کے زمانے ہی میں نہیں بکھر خود اپنی کے وقت میں بھل بھٹی لوگوں نے ان سے ناجائز فائدہ اٹھانا چاہا چنانچہ ان سعد نے طبقات میں لکھا ہے کہ مغزولہ کا گروہ جناب خواجہ حسن بصری ہی کو اپنے فاسد عقائد کا امام قرار دیتا تھا اور یہ بھی طبقات ہی میں لکھا ہے کہ جناب خواجہ کو اسی سبب سے جناب معاذ کی حدیث پیش کر کے اپنے بارے میں اہل سنت والجماعت ہی کے عقیدے کی توثیق و صیحت کے طور پر پیش کرنی پڑی۔

علامہ سیریں

یہ حقیقت ہے کہ جناب خواجہ عقیدہ اور عمل کے اختلافی مسائل پر باعثی عداوت اور دشمنی کی بیان اور کھنے کو قلعواروں حسلاں کے خلاف سمجھتے تھے چنانچہ اس سلسلے میں علامہ محمد بن سیریں جو اپنی کے ہم پلہ ہم عصر اور ہم شہر بزرگ تھے۔ جناب خواجہ حسن بصری کے صلح کل طرز عمل کی زندگی

ہیں کہ جیسے کوئی مرجاۓ تو اس کے بارے میں کہتے ہیں فلاں شخص مر گیا۔ حالانکہ اسے خدا نے مارا ہے یا جیسے یہ کہیں کہ فلاں پیدا ہوا یا فلاں عمارت کفری ہو گئی حالانکہ اسے خدا نے پیدا کیا اور عمارت خدا ہی نے کفری کی ہے۔ حقیقت میں یہ قاتم ہے کہ جب کوئی عقیدہ فرقہ کی صورت میں دور پکڑ جائے پھر اگر اس کے بانی کی ملاش کی جائے تو وہ نہیں ملے گا کیونکہ بعد میں کسی فرقے کا نقطہ آغاز معلوم کرنا چاہتے ہیں اور شوار ہو جاتا ہے۔ اس سے متعلق زیادہ سے زیادہ کما جاسکتا ہے کہ وہ فلاں زمانے میں ایک مذہب یا جماعت کی صورت اختیار کر گی۔ اسی مفردہ کے پیش نظر جبری کی تاریخ میان کرنا تو شکل ہے ہاں جبریوں کے بارے میں البتہ یہ قطعی طور پر کما جاسکتا ہے کہ ان کا عقیدہ اصولیوں کے دور حکمت کی یاد گار ہے اور دنہ ان کے زمانے میں بہت پہنچا۔

خواجہ حسن بھری نے جبریوں کے مقام کو باطل کرنے اور ان کو سختی سے دبائے کی پوری پوری کوشش ہے چنانچہ احمد بن میخیان مرتضیٰ ہدایت 340 جبری نے اپنی کتاب اللتبہ والامل میں جناب خواجہ کا ایک خط لقل کیا ہے جسے اپنے بصرہ کے درہنے والوں کے نام لکھا تھا۔ اپنے فرماتے ہیں۔ جو شخص خدا اور اس کے تضاد تدریپ ایمان نہیں رکھتا ہو کافر ہے جو اپنے گناہوں کا بوجھ خدا پر ڈال دے۔ وہ بھی رکافر ہے۔ خدا کی اطاعت مجبوری سے نہیں کی جاتی اور نہ کسی عقیدے پر تھی کہ انسان مجبور شخص ہے۔ لظاہر اس سے جوانہ مسحوب کے جانتے ہیں۔ بہاطن ان سے اس کا کوئی واسطہ نہیں۔ اس لئے کہ انسان میں ارادے کی قوت ہے نہ اختیار کی اور نہ اس کے علاوہ کوئی اور قدرت اس میں ہے اسی طرح جبریوں کے نزدیک جزو اسرا کا تصور بھی جز میں داخل ہے۔ جبری اپنے عقیدے کے زور کو قائم رکھنے کی اس طرح کی دلیلیں پیش کرتے۔

دوران میں جناب خواجہ کی صاحبزادی کا انتقال ہو گیا۔ ٹائب الہنائی نے اس حادث کی کہپ کو آگر خبر سنائی ٹائب الہنائی بھرے کے سب سے زیادہ عبادت گزار ایسا تھے۔ کوئی مسجد ایسی نہیں تھی کہ جس کے سامنے سے گزرے ہوں اور اس میں دو گانہ ادا کئے بغیر چڑے جائیں۔ پچاس مرس میں کبھی تجدی کی نماز قضا نہیں کی۔ ٹائب خیال کرتے تھے جس کے جنازہ کی نماز پڑھانے کا مجھہ ہی کو حکم دیا جائے گا لیکن جب جناب خواجہ نے جس کے کفن و فن کی تمام ہدایات دے کر آخر میں فرمایا "کہ جب جنازہ کے کو گھر سے باہر نکال کے لے آؤتے محمد بن سیرس نے کہنا کہ نماز اپنی پڑھائیں۔ ٹائب الہنائی کہتے ہیں کہ یہ جملہ سن کر میری حیرت کی انتہاء رہی میں نے دیکھا کہ باوجود عقیدے کے شدید اختلاف کے خواجہ صاحب کے دل میں کوئی میل نہیں۔

بھالائی شخصیت کو جس کا طرز عمل اتنا پرکشش اور جاذب نظر ہو گناہنی اپنے عقائد اور نظریات کا مویداً المام ٹائب کرنے کی کوشش میں کب کامیاب ہو سکتے تھے جن لوگوں نے جناب خواجہ کی ذات گرامی کو معتزلیوں سے والمع خیال کیا ہے ان کی نظر میں در حقیقت وہ حقائق نہیں جن سے جناب خواجہ کی معتزلہ کے گردہ سے قطعی علیحدگی کی پر زور تائید ملتی ہے۔

### فرقہ جبریہ

جبریوں کے مذہب کی بنیاد جیسا کہ پچھلے صفات میں میان ہو چکا ہے اس عقیدے پر تھی کہ انسان مجبور شخص ہے۔ لظاہر اس سے جوانہ مسحوب کے جانتے ہیں۔ بہاطن ان سے اس کا کوئی واسطہ نہیں۔ اس لئے کہ انسان میں ارادے کی قوت ہے نہ اختیار کی اور نہ اس کے علاوہ کوئی اور قدرت اس میں ہے اسی طرح جبریوں کے نزدیک جزو اسرا کا تصور بھی جز میں داخل ہے۔

اطلاع ملی اب اسواریوں نے طے کیا کہ ابو موسیٰ سے صلح کر لیں چنانچہ صلح ہو گئی۔

اس دران میں یزد گرد کے اور بہت سے آرمی افسان سے جل کر سیاہ اسوار سے آلمے۔ ان لوگوں نے آکر یہ تجویز پیش کی کہ مسلمانوں سے مقابلہ کرنے پر ہمارا جو حضر ہوا ہے وہ سب کے سامنے ہے ہم جوبات سنتے اور ہے تھے کہ اصلح کے اپوان میں مسلمانوں کے گھوڑے اید کریں گے وہ بھی سب نے دیکھ لیا ہے اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ ہمارا بادشاہ ہی ہمارے پاس نہیں رہا جائے کہاں فرار ہو گیا۔ اب ان حالات میں اس کے سوا کوئی چارہ کار نہیں کہ ہم اپنی جان چانے کے لئے مسلمان من جائیں اور اسلام قبول کر لیں۔

یہ بات اسواریوں کو محتول دکھانی دی چنانچہ وہ سب کے سب مسلمان ہو گئے۔ اسواریوں کا یہ گروہ ایران کو چھوڑ کر پھر پیش کے لئے بصرے میں آباد ہو گیا جن کے نام سے بصرے میں ایک خاص محلہ بھی قائم ہوا۔ اس کے علاوہ ان لوگوں نے اپنے لئے ایک خاص نہیں کھودی تھی جس کا نام نہر الاسادرہ تھا۔ کتنے ہیں انہی لوگوں میں ایک شخص ایویو لس اسواری بھی تھا جس کا اسلام قبول کرنے سے پہلے نام سیسویہ یا سو سن تھا وہ خیالات جن کو بصرے میں پہلا نے کا پہلا گنگا ر معبد جہنی تھا۔ وہ دراصل اسواریوں ہی کی افاد طبع کا نتیجہ ہیں۔

جری ہوں کہ قدری مختصر ایوں سمجھئے کہ وصال نبوی کے بعد عراق ایران و شام و دیگر ممالک کے جو لوگ مسلمان ہوئے وہ مسلمان ہونے کو تو مسلمان ہو گئے لیکن وہ اپنے ان قدیم نظریات سے دست بردارہ ہو سکے جو نو مسلموں کے ہاں متواتر تھے چنانچہ ان لوگوں میں اکثریت انہی کی تھی جنہوں نے اسلام قبول کرنے کے باوجود قدیم عقائد کو ترک نہیں کیا اور

ذیابو ہا اور اگر جراحتناہوں پر مجبور کرنا تو مزاکو موقوف کر دیتا اور اگر بے فائدہ پھوڑ دیتا تو اس کی عدم قدرت کی دلیل ہوتی بھے مغلوقات کے ہارے میں اس کی خاص حیثیت ہے تھے اس نے ان سے پوشیدہ رکھا ہوا ہے۔ اگر وہ تیک کام کریں تو یہ اللہ تعالیٰ کا احسان ہے اور اگر وہ معصیت کا شیوه اختیار کریں تو اس کی جنت ان پر تمام ہو جاتی ہے۔

بعض لوگ یوں کہتے ہیں کہ عقیدہ جبر کی ایجاد اتو جتابِ محمد رسول اللہ ﷺ کے زمانے سے ہوئی ہے لیکن اسے ایک مکمل مسلک یا مذهب کی عقیدہ اسیوں کے زمانے میں حاصل ہوئی بھروس کا خیال یہ ہے کہ جبر کا عقیدہ خالص یہودی ذہن کی پیداوار ہے۔ بھرے میں اول جس شخص نے اس عقیدے کو پھیلایا وہ حبم بن صفوان تھا اور حبم نے اسے یہودیوں اور پارسیوں سے لیا تھا۔ اس لئے مسلمین یہ جا طور پر کہا جا سکتا ہے کہ عقیدہ جبر عربوں کی افاد طبع کا نتیجہ نہیں۔

ہمارے اس میان پر بلاذری کی فتوح البلدان سے مکمل شادست میں سکتی ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ اصل میں جبر کے عقیدے کا خود حبم بھی حقیقی بانی مبانی نہیں بلکہ اس نے اسے "اسواریوں" سے لیا ہے جس کی تفصیل کچھ اس طرح ہے کہ شہنشاہ ایران کی نوجوں کا جریل یا سپہ سالا، سیاہ فام ایک شخص تھا جو عوام میں سیاہ اسواری کے نام سے مشہور تھا اور جبر و حب مائن سے بھاگ کر افسان پہنچا تو اس نے اپنی بھری ہوئی فوج کو اکٹھا کر لے کے لئے سیاہ اسواری کو بلایا اور اسے تین سو چینہ نسوار دے کر اصلح کی حفاظت کے لئے روشن کر دیا۔ بھی سیاہ اسواری اصلح پہنچا ہی تھا کہ اسے میں یزد گرد بھی اصلح پہنچ گیا۔ اب یہاں سے اس نے سیاہ اسواری کو چنابِ موسیٰ اشعری کے مقابلے میں سوں پنج دیا۔ اسواری کے لوگ ابھی موسیٰ کے مقابلے میں پڑے ہوئے تھے کہ انہیں یزد گرد کے گلکت کھانے اور بھاگ جانے کی

نکلوے کو تاگے میں باندھ کر جماج کو نگلو یا جب مکڑا انگل گیا سب جھٹکا دے کر باہر کھینچ لیا گیا جو صرف کیڑوں سے بھرا تھا آخر ہماری ناقابل علاج قرار پائی۔ جماج نے خواجہ حسن بصری کو بلا یا اور رونے لگا اور آپ کی خدمت میں گز گز اکر التجا کی کہ میرے لئے دعا فرمائیے جناب خواجہ نے فرمایا۔ جماج دیکھ کر میں نہ کہتا تھا کہ اللہ والوں سے نہ الجھ۔ افسوس مت ستایا کر مگر تو نے میری ایک ہند سنی اور کبھی میری صحیحت پر عمل نہ کیا اب تو رو تا مگر اب رونے سے کیا فائدہ؟ سعید کے ساتھ تو نے جو کچھ کیا یہ اصل میں اسی کا غمیاز ہے جماج نے کہا۔ خواجہ اب صحیحت کی دعا فرمائیے بلکہ صوت کی دعا کیجئے تاکہ میری مشکل انسان ہو جائے۔

حضور پر نور حضرت محمد ﷺ نے ارشاد فرمایا ہے۔

ان اشد البلاء على الانبياء ثم على الاولىء ثم الا مثل فالا مثل

”بے شک مصیتیں بھی انہیاء اکرام پر آتی ہیں۔ پھر اولیاء اللہ پر پھر جو لوگ ان کی مثل ہیں ان پر آتی ہیں۔“ ایک دوسری جگہ فرماتے ہیں۔

”انی لا استغفر لله كل يوم سبعين مرة“

”بے شک میں ہر روز ستر یار اللہ سے معافی مانتا ہوں۔“

حضرت میاں میر اس کی تشریح یوں فرماتے ہیں۔

”تجالیات الٰی کی کوئی حد نہیں اور اللہ کریم کی تجلیات کثرت کے ساتھ حضور پر نور ﷺ پر نازل ہوتی تھیں لور جلی بار بار نازل نہیں ہوتی بلکہ ہر بار جلی پہلے سے زیادہ پر معنی نازل ہوتی رہی۔ اب آنحضرت ﷺ پر ایک جلی کا نزول ہوا تو اس کے حاصل ہونے سے اس قدر ذوقی حاصل ہوا کہ آپ نے گمان کر لیا کہ اب اس سے بہتر کوئی جلی نازل نہیں ہو گی لیکن جب تھی جلی اس تجالی کے مقابلے

صرف ترک ہی نہیں کیا بلکہ اسلام کو بھی انہی عقائد کی روشنی میں دیکھا۔ یہی سبب ہے کہ صحبت نبوی سے محروم رہنے کے سبب یہ لوگ اسلام میں طرح طرح کے فرقوں اور گروہوں کے باقی مبانی ہوئے۔

خواجہ حسن بصری نے قدریہ اور جرجیہ دونوں فرقوں کے ابطال کی کوشش فرمائی۔ آپ نے سنت والجماعت کا یہ عقیدہ پیش کیا کہ انسان مجبور محفوظ ہے نہ قفار کل بلکہ اس کے ملن ملن ہے آپ نے اس عقیدے کا اتنی شدید کے ساتھ اظہار کیا کہ جماج ایسے خالق حاکم کو اپنی حکومت کے چاندن کی فکر پڑ گئی۔ یہی سبب ہے کہ اس نے جبریوں کے مخالفوں کو چن چن کے قتل کیا غالباً جناب خواجہ کے قتل کا ارادہ بھی ہوا کہ آپ روپوش ہو گئے مگر خواجہ سے یہ عزالت گزینی کچھ زیادہ نہج نہیں سکی کہ گوئہ تمہاری سے نکل آئے ان کی گفتگو ہوئی آخر میں اس نے چھوڑ دیا۔

ذکرہ انگاروں نے لکھا ہے کہ حضرت سعید بن جبر تابعی کو جب جماج نے اتنا تبے دردی کے ساتھ شہید کیا ہے تو اس کے تھوڑے عقی عرصے بعد وہ ایک خاص قسم کے جنون میں گرفتار ہو گیا۔ سوتا تھا تو خواب میں بھی اسے جناب سعید ہی نظر آتے اور کہتے کہ او خالق تونے کس جرم میں قتل کیا ہے؟ آنکھ کھلتی تو اس وقت بھی جناب سعید کو اپنے سامنے کھڑا پاتا۔

اسی دوران میں جماج کے پیٹ میں سر طانی پھوڑا نکل آیا جس کا زہر دن پر دن جسم میں پڑھتا ہی چلا جاتا تھا اسی خرض کے سبب وہ ایک اور ہماری میں بنتا ہو گیا جس کا نام زمریرہ ہے اس ہماری میں اس کو ایسی سردی محسوس ہوتی کہ دھکتے انگاروں کی ہزار انگلی ٹھیک ہی اس کے بدن کے قریب لا لی جائیں تو کم ہیں۔ اس کے جسم سے انگلی ٹھیک کو اتنا قریب کر دیا جاتا کہ کھال جلنے لگتی مگر اس کی سردی کم نہ ہوتی تھی۔

ٹبیبوں نے جب تجویز کیا کہ پیٹ میں پھوڑا ہے تو جانچنے کیلئے، ردنی کے

صفائی کرنا کہ دل خود ہی تمہارے ساتھ کلام حق کرنے لگ جائے اور تمہارا دل تمہارا رازدار ہو جائے۔

یہی وہ مقامات ہیں جو عشق الہی، تصور اور معرفت میں درجیں ہوتے ہیں حضرت رابعہ بصری نے یہ تمام منازل طے کیں، ان سارے مراحل سے گزریں ان مقامات پر، ان منازل پر پہنچ کر اور ان مراحل سے گزرتے ہوئے کیا کیا کیفیات رونما ہوئیں۔ کیسے جلوے نظر آئے اور کیسے کیسے بھید نمایاں ہوئے، یہ سب اسرارات ہیں اور جس کے بعدے میں حضرت عمر بن عثمانؓ کی ارشاد فرماتے ہیں۔

لا يقطع على كييفية الوجد عباره لانه سر الله عند المؤمن  
”عبارت ان باتوں بیان کرنے سے عاجز ہے جو باقی موسمن کو حالت وجہ میں حاصل ہوتی ہیں“

یہ اسرارات موسمن کے پاس بطور ذات رکھے جاتے ہیں۔ عبادتوں میں اللہ کے دوستوں کے وجود حال کو بھی بیان نہیں کیا جاسکتا اور شہزادوں کا فعل ہوتا ہے اور جس بات میں ہے کہ اپنا عمل و خل کیا ہو وہ سر الہی نہیں ہو سکتا۔ اس لئے کہ اسرارات کے وارو ہونے میں نتیر کا اپنا عمل و خل اور تعلق نہیں ہوتا۔ وحدت و کثرت کے سائل کو لوگوں سے پوشیدہ رکھنا ہوتا ہے۔

حضرت رابعہ بصری جس متولی مسافر تھیں، اس تک کسی عام شخص کیہ پیغام علم کی بھی رسائی ناممکن ہے۔ اپ اندازہ فرمائیں کہ جس خاتون کے پاس حضرت مالک بن دینار، سفیان ثوری اور حسن بصری جیسے بزرگ اور راہب تعلیم کے لئے آتے ہوں، اس کا مقام کیا ہو گا۔ یہ اسرار و شہود کے معاملات ایسے ہیں کہ اس میں بڑے بڑے علم والے بھی نہیں کر سکتے ہیں اور سلوک کا راستہ تو ایسا ہے جس کے قدم قدم پر تکمیل کا مقام آتا ہے۔ اگر کوئی عارف و زادہ اپنے طرف کو تھوڑی آتا تھا۔ اپ عبد و وزادہ تھیں اور معرفت الہی ریاضت کرتی تھیں۔ اس پر بھی انہیں یہ حکم ملا۔ گویا دل کی اصلاح کے لئے ارشاد ہوا اور کہا کہ دل کی اس قدر

سے کئی حصے زیادہ پر لطف نازل ہوئی تو حضور ﷺ اس خیال پر جو پہلی بُجلی کے مشتق فرمائے تھے، بے نیاز ہو جاتے اور دوسرا بُجلی کے لطف میں مشغول ہو جاتے۔ جب یہ خیال آتا کہ اللہ کریم نے اب جو بُجلی نازل فرمائی ہے وہ پہلی کا نابت زیادہ عالی ہے، تو اپ استغفار کرتے.....“

ایک مرگ حضرت ابو بکر ولی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔  
العافية والصوف لا لجتماع  
”اگر کب چاہیں کہ صوفی عافیت میں رہے تو یہ ناممکن ہے عافیت اور تصور دنوں ایک مقام پر جمع نہیں ہو سکتے“

اسی کو ایک اور مقام پر کہا گیا ہے۔

### ما للصوف في الغالفة

”صوفی کا خیر و عافیت سے کیا تعلق ہے؟“

سو جس طرح انبیاء کرام کو اپنی قوم اور امت کے لئے اپنی ذات پر بوجہ جھینانا پڑتا ہے۔ بالکل اسی اندازہ میں، اگرچہ بہت درجے کم، اولیائے کرام، عبادوں، زادہوں اور صوفیوں کو بھی مصیبیں رداشت کرنا ہوتی ہیں اور دوسرا جانب عوام کی طرح حقوق اللہ کو پورا کرنا ہوتا ہے اور دنیوی تعلقات معاملات دنیا اور اسی طرح کے دوسرے تمام سلسلوں کو بھی اپنی اپنی جگہ پورا کرنا ہوتا ہے اور زیبی وہ باقی ہیں جو انبیائے کرام اور اولیائے عظام کے لئے مصاحب ہوتی ہیں۔ یہاں تک کہ حضور اکرم ﷺ نے فاطمۃ الذہبؓ کو بھی ارشاد فرمایا کہ اس بات پر فخر کرنا کہ تم رسولؐ کی بیٹی ہو۔ یہیں کام کرنے میں مستند کرنا۔ مسئلہ اور نکشم نیک کام کرتی رہنا۔

دیکھا جائے تو حضرت سیدۃ النساء کا کون سا عمل تھا جو نیک کے ذمہ میں نہیں آتا تھا۔ اپ عبد و زادہ تھیں اور معرفت الہی ریاضت کرتی تھیں۔ اس پر بھی انہیں یہ حکم ملا۔ گویا دل کی اصلاح کے لئے ارشاد ہوا اور کہا کہ دل کی اس قدر

دلدل میں سمجھنے ہوئے لوگ مختلف جیلوں یہاں سے ٹکوک کو ہوا دیتے ہیں اور یوں دراصل اپنی ذہنیت کا اضداد کرتے ہیں حضرت رابعہ بصری کے مقام کو سمجھنے لئے پہلے اپنے قلب کی صفائی ضروری ہے اور اپنے ذہن کے خلبان کو نکالنا از س ضروری ہے۔

دوسری طریقہ سلوک کا ہے جس میں مددہ ریاضت و مجاہدے کے علاوہ کسی پیر طریقت کی بیعت اختیار کر لیں اس طرح طویل واسطہ سے اللہ کریم کا وصل حاصل کرنے میں کامیابی ہوتی ہے۔

حضرت رابعہ بصریؑ ان خوش ہتوں میں سے ہیں جنہیں خداوند کریم نے خود اپنی طرف سمجھنے اور اپنے قرب اور وصل کا نظارہ کروالیں اُنہیں لیسا عرفان حاصل ہوا کہ انہیں ماہواۓ اللہ کے کائنات میں اور کچھ نظریٰ نہیں آتا تھا۔ وہ دو حصے میں اس طرح مجوہ ہو گئی کہ انہیں عبادت و ریاضت میں دنیا کی کسی شے کی طلب ہی نہیں رہتی تھی۔ وہ کئی کئی دن تک بھوکی پیاسی ایک ہی استغراق اور اشماک میں گمراہی تھی۔ وہ محبت جوان کے وجد ان دایمان سے پھولی تھی وہ انہیں ذلت و احد کے علاوہ کسی اور طرف دیکھنے ہی نہیں دیتی تھی۔ ان کا رضاۓ الہی کے سوا اور کوئی معبد نہیں تھا اور وہ خافی اللہ ہو جگی تھیں۔ وہ یوں گزوگڑا کر مناجات کیا کرتی تھیں۔

”معیود۔ میں جب کسی جیوان کی آواز، پتے کے کھڑکے کی آہٹ، پانی کے گرنے کی صد اور جل کی کڑک سنتی ہوں یا کسی پرندے کے نغمات میرے کانوں میں پڑتے ہیں، لمبے لمبے دیکھتی ہوں یا ہوا کی سر را ہمت محسوس کرتی ہوں تو ان سب کو تمیری کیتائی پر گواہ اور تمیرے بے تغیر ہونے پر شاہد پائی ہوں۔“ ایک بار کسی نے ان سے سوال کیا۔

”رابعہ! تو شیطان سے محبت کرتی ہے یا لفڑت؟“

انہوں نے جواب دیا۔

”محبت الہی نے میرے لئے اس امر کی سمجھائش ہی نہیں چھوڑی کہ میں

یوں دراصل اپنی ذہنیت کا اضداد کرتے ہیں حضرت رابعہ بصری کے مقام کو سمجھنے لئے پہلے اپنے قلب کی صفائی ضروری ہے اور اپنے ذہن کے خلبان کو نکالنا از س ضروری ہے۔

حضرت سہیل بن عبد اللہ تحری فرماتے ہیں۔

”مجھ سے سوال کیا گیا کہ بد بختی کی طالب میں کیا ہیں؟“ میں نے کہا کہ یہی بد نسبی یہ ہے کہ تجھے علم حاصل ہو جائے اور عمل کی توفیق حاصل نہ ہو سکے۔ اس میں اشارہ ان نادان لوگوں کی طرف ہے جو عارف کے کلام کے فتوے بھی لگائے جاتے ہیں اور انہیں واجب قتل بھی ٹھہرایا جاتا ہے۔ یہی حالت ان منصور حلائق کے ساتھ ہوئی اور عارف حق لام ان العربی قدس سرہ العزیز کے ساتھ بھی یہی سلوک کیا گیا۔ اس نے ہتر بھی ہے کہ عارف اپنا کلام عام لوگوں سے پوشیدہ رکھے۔“

”راز صاحب راز تک ہی پہنچے اور اگر ناکلیں کے پاس راز کی بات پہنچی تو ناکلیں اس کلام کو ظاہر پر ٹھہر اکر صوفی کو ایذا اور سزا پہنچائے گا۔“

ای طرح حضرت جینید بغدادی فرماتے ہیں۔

”کم نے تو تمہرے خانوں اور دریاؤں کے کنارے پر بیٹھ کر راز کی بات کی تھی۔ لیکن شیل نے ان باتوں کو منبر پر چڑھ کر بیان کرنا شروع کر دیا۔“

حضرت میاں میرؒ نے فرمایا کہ ان منصور حلائق کم ہمت اور کم حوصلہ شخص تھے، ان پر جو ظاہر ہوا ہے بہت بلند تھا اور اس دریائے معرفت میں بعض عارف اس قدر بلند ہمت اور باحوصلہ ہوئے ہیں کہ اسرار الات کے دریاپی گئے اور ایک آہ تک ظاہر نہیں ہونے دی اور بھی جوش تھمارا۔

معرفت کے سلسلے میں حضرت میاں میرؒ فرماتے ہیں کہ اللہ تک پہنچنے کے

عنی لائج کے بغیر اللہ کی طرف رجوع کریں۔“

اللہ عز و جل کے حضور میں خدا اپنی خدمت گزاری اور انسان کی قوت محکم کے بارے میں انسوں نے کہا۔

”میں نے خدا کی خدمت دوزخ کے خوف سے نہیں کی کیونکہ اگر میں یہ کسی خوف کی وجہ سے کرتی تو میں ایک ذلیل اجرت پر کام کرنے والے سے بڑھ کر نہ ہوئی اور نہ یہ خدمت میں نے جنت کی آرزو کے سبب سے کی ہے۔ اگر میں کسی اجر کی غاطر اجر کرتی تو میں کوئی اچھی خادم نہ ہوتی۔ میں نے تو اس کی خدمت مخفی اس کی آرزو کی وجہ سے کی ہے۔“

لام غزالی اس کی بیوی تشریح فرماتے ہیں۔

”خود غرضانہ محبت (حب الحموی) سے رابعہ کی مراد خدا کی محبت ہے۔ اس احسان اور انعام کی بنا پر جوانی میں دنیا میں حاصل ہے اور اس کی شان کے شہزاد، محبت سے مراد جمال الہی کی محبت ہے جو ان پر مکشف ہو گیا تھا اور محبت کی یہ دوسری قسم۔ اس پہلی قسم سے بالآخر پاکیزہ تر ہے جس کا ذکر پہلے ہوا ہے۔“

پچھے اور صوفیاء نے بھی ان اشعد کی توضیح پیش کرتے ہوئے ایسی شرح پیش کی ہے جو اس روحاںی و جدان کے مطابق ہے جس کی رابعہ ستمل تمیں اور یہی صوفیانہ مذہب کے مطابق ہے۔ اس مرکب محبت کی تشریح میں جس کا ذکر حضرت رابعہ بصریؓ کرتی ہیں صوفیاء کے اقوال کے قریب قریب ہیں۔ پہلی نظر میں تو صوفیاء کو اس بات پر تمجہب ہوا کہ حضرت رابعہ بصریؓ اپنے پروردگار شے عشق کرتی ہیں۔ وہ اس عشق کی گرانیوں میں نمودر زن ہوئے تو بالاتفاق کہنے لگے کہ یہ عشق بزرگی عشق کے مشابہ تو نہیں ہو سکتا، اس لئے انسوں نے محبت مبتلئے محبت کی تغیری اس طرح کی کہ یہ وہ محبت ہے جو ایک صوفی کو یہ حد عبادت کرنے سے ہو جاتی ہے۔ اس لئے وہ پروردگار کا مشتاق ہو جاتا۔ لیکن خالی کی اس کے بارے میں فرماتے ہیں۔

شیطان سے فخرت کر سکوں۔“

گویا یہ دہن مقام ہے کہ جمال طالب کو مطلوب کے سوا، عاشق کو محظوظ کے سوا کسی کا دھیان ہی نہیں آتا۔ محبت اور عشق اتنی محبت ہی نہیں دیتے کہ کوئی اور خیال یا کسی اور کا خیال دل میں جگہ پائے یاد ہن میں سراحت کر آئے۔ کوئی خیال ذہن و دل میں آئے گا، تو اس کے بعد ہی محبت یا فخرت کافی نہ ہو سکے گا۔....!

”پروردگار اکیا تو اس دل کو جو تجھ سے محبت کرتا ہے، اس زبان کو جو تجھے یاد کرتی ہے اور اس بندے کو جو تجھ سے ڈرتا ہے، الگ میں جھوک دے گا۔“

آنحضور ﷺ کی عبادت کا یہ عالم تھا کہ رات بھر نوافل پڑھتے رہتے تھے۔ یہاں تک کہ ان کے تیر دل میں سو جن ہو گئی۔ اس پر بدی تعالیٰ کا ارشاد ہوا کہ کپ کیوں اتنی تکلیف الٹھاتے ہیں۔

آنحضور ﷺ نے فرمایا ”بدی تعالیٰ یہ میری خواہش لور محبت ہے۔“

حضرت رابعہ بصریؓ اور آپ کے مسلم کے دوسرے زاہد بھی اسی طرح عشق الہی میں اسنتے ڈوب جاتے تھے کہ انہیں جسمانی تکلیف کا احساس تک نہیں ہوتا تھا۔ روحانی لذت اتنی وافر ملتی تھی کہ جس کی حیثیت ختم ہو جاتی تھی، حضرت رابعہ بصریؓ نے یہیں بارہ کما تھا کہ وہ کسی لائج میں عبادت نہیں کر سکی، وہ تو اپنے مطلوب کی رضاوار قرب چاہتی ہیں۔

روایت ہے کہ بار لوگوں نے دیکھا کہ وہ ایک بات تھے میں پائی اور دسرے میں الگ بکھرے دوڑتے جا رہی ہیں۔ لوگوں نے روک کر پوچھا۔

”رابعہ اکیا ہوا ہے؟“

آپ نے ارشاد فرمایا۔

”میں آسمان کی طرف جا رہی ہوں تاکہ جنت کو الگ اگاروں اور جنم کی الگ کو شھنڈا کر دوں تاکہ لوگ ان کی وجہ سے اللہ کی عبادت نہ کریں اور کسی مادی سبب یا

## وفات

خواجہ حسن بصری نے 110 ہجری میں انتقال کیا۔ بھرے سے دو تینی سے انکار ہی کرتے ہیں۔ لیکن ہم اس کی حقیقت بحلاہیان کے دیتے ہیں۔ پہلی

محبت کا مطلب یہ ہے کہ میں نے تھے دیکھا، مجھے تھے سے عشق ہو گیا۔ یہ عشق مشاہدہ دل تھیں کیا ہا پر تھا۔ کسی خبر، تصدیق یا نعمتوں کے احساس کیا ہا پر تھا کہ میری محبت نعمتوں کے بدال جاتے سے بدال جاتے۔ میری محبت تو پڑتیں مشاہدہ ہے، اس لئے میں تھے سے قریب ہوا، تیری طرف دوڑا اور دوسروں کو چھوڑ کر تیرنی ذات میں منہک ہو گیا۔

سعید بن جبیر تابی نے ایک مرتبہ عرض کیا کہ آپ مجھے چند فتحیں دیں ایک آپ نے فرمایا۔ یعنی چیزوں سے تمہیں روکتا ہوں۔ اول یہ کہ بادشاہوں سے میل جوں نہ پڑھانا ان کی عنایات پر بھروسہ کرنا۔ کیونکہ انہیں آنکھ بدلتے رہے نہیں لگتی۔ دوم یہ کہ کسی نامحرم عورت کے ساتھ خلوت میں نہ پڑھنا چاہے علامہ شبلی سہنے خواجہ حسن بصری کی فضیلت علمی کے پیش افراحتیات پر تھا۔ قرآن حکیم ہی کی تعلیم کیوں نہ دو۔ تیرے یہ کہ دنیا کے کسی راگ مگ میں نہ پڑتا۔ پس جس نے ان بالوں پر عمل کیا اس نے ہدایت کی راہ پائی۔

جناب خواجہ کا سن رحلت کی کے نزدیک 111ھ ہے کوئی 112ھ کہتا ہے کسی 114ھ لکھا ہے لیکن صحیح یہ ہے کہ جناب خواجہ نے 110 ہجری میں وفات پائی۔

اول تو یہ جناب شبلی فتحی کے نزدیک آپ کی تاریخ انتقال 111ھ ہے وہ صحیح نہیں ددم یہ کہ خواجہ صاحب نے اپنی عمر کے آخری حصے میں گوشہ لشی اختیار کر لی تھی۔ دعاً و تلقین اور درس و تدریس کے سلسلے کو ختم کر دیا تھا۔

ظاہر ہے کہ ان حالات میں جناب امام اعظم کو جو حضرت خواجہ حسن بصری کے انتقال کے وقت صرف 30 ہس کے تھے آپ سے زاویہ تلمذہ کرنے کا کوئی کام موقع نہیں۔

درع کے تین درجے ہیں۔ ایک یہ کہ جب کوئی بات کے حق کرے چاہئے خوشی میں ہو یا غم دفعے میں۔ دوسرے جس پیڑ میں خدا کا غصب

- ☆ جس نے حسد کو چھوڑا اس نے دوستی پائی۔
- ☆ جس نے صبر اختیار کیا اس نے رخواری حاصل کی۔
- ☆ صبر و طرح پر ہے ایک مہیبت و بلایا پر دسرے ان بالوں پر کہ جن کے ذکر نے کا اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے۔
- ☆ جو خاموشی اختیار کرتا ہے اس کا دل باطن ہو جاتا ہے اور زبان پر اثر ہو جاتی ہے۔

خواجہ صاحب نے فرمایا جو نام تمام مسلمان یہ خیال کرتے ہیں کہ جو شخص دوسروں کی برا بیانات تیرے سامنے کرتا ہے اس کا کیا فیض ہے سو اعظم ہمارے ہی جیسا ہے اور کہتے ہیں کہ جہاں اللہ اٹھیں عرش دے گا وہاں کہ وہ تیری برا بیانات دوسروں کے سامنے نہ کرتا ہو گا۔

میرے نزدیک بر لوران دین، جو یہی چوں سے زیادہ عزیزی ہیں کیونکہ میں سستی سے کام لیتے ہیں اور اس کے نفضل و کرم سے محروم رہتے ہیں البتہ دو دین کے یار ہیں اور یہی ہے وہی کے ساتھی۔

میرا کلام سنو کیونکہ میرا علم تھیں فائدہ پہنچائے گا اور میری بے علم درحقیقت وہ شخص سب سے بڑا فاجر و فاسق ہے جو چھوٹے بڑے بھی تھیں تھستانہ پہنچا سکے گی۔

جس دل میں دنیا کی محبت ہے وہ زندہ نہیں مردہ ہے۔

ایک مرتبہ کوفہ کے گورنر ابو حمیرہ نے جب وہ بصرے کے دورے پر آیا تو تقویٰ اور پرہیز گاری مار دین کی بجا دی۔ طبع اور لاجع اسے کھو دیتا ہے۔ اپ کو کسی ضرورت سے یاد کیا اپنے جب گورنر سے مل کر واپس ہونے تھے تو اپ تم وزرانے والے کی صحبت اختیار کرتا کہ کل قیامت میں رحمت اللہ نے دیکھا کہ چند علماء دروازے پر کھڑے ہیں اور اس بات کے منتظر ہیں کہ تمہارے قریب ہو۔

میں لوگوں سے اس بات کی امید نہیں رکھتا کہ وہ مجھے برداشت کسیں۔ ”اہمیات ان گندوں اور خبیثوں کے پاس جانا چاہیے ہو بھاؤ یہاں سے خدا تمہاری کرنے والوں نے تو اللہ کو بھی برآ کھا ہے۔“ جان کو تمہاری جسم سے علیحدہ کرے تم لوگوں نے اہل علم کو رسما کر دیا خدا تمہیں رسما کرے۔ خدا کی حشم اگر تم اس چیز سے جوان امیر دل کے پاس ہے۔

بے نیاز ہو جاتے تو جو کچھ تمہارے پاس ہے اس کے پر طالب ہو جاتے ہیں مگر جو سان کے پاس جو کچھ ہے اسی کو تم نے مطلوب مالیا اور جو کچھ تمہارے

- ☆ ہواس سے اپنے تمام اعضا کو ٹکاہ میں رکھے خدا کا خوف ہر الجد دل میں رہے یہ باتیں ہزار سال کی تمازوں سے افضل ہیں۔
- ☆ دنیا میں کوئی سر کش گھوٹا تیرے نفس میں زیادہ سخت لگام دینے کے قابل نہیں۔

☆ اگر تجھے یہ دیکھنا ہو کہ تیرے بعد دنیا کی حالت کیا ہو گی تو دوسروں کی موت سے عمرت پکڑا اور دیکھ کر ان کے بعد دنیا کا کیا حال ہے؟

جو شیخی میں آگیا۔ اس سے ہدھ کر کوئی احمد نہیں۔

☆ جو شخص دوسروں کی برا بیانات تیرے سامنے کرتا ہے اس کا کیا فیض ہے سو اعظم ہمارے ہی جیسا ہے اور کہتے ہیں کہ جہاں اللہ اٹھیں عرش دے گا۔

☆ میرے نزدیک بر لوران دین، جو یہی چوں سے زیادہ عزیزی ہیں کیونکہ میرے نزدیک بر لوران دین، جو یہی چوں سے زیادہ عزیزی ہیں کیونکہ دو دین کے یار ہیں اور یہی ہے وہی کے ساتھی۔

☆ میرا کلام سنو کیونکہ میرا علم تھیں فائدہ پہنچائے گا اور میری بے علم درحقیقت وہ شخص سب سے بڑا فاجر و فاسق ہے جو چھوٹے بڑے بھی تھیں تھستانہ پہنچا سکے گی۔

☆ جس دل میں دنیا کی محبت ہے وہ زندہ نہیں مردہ ہے۔

☆ جو نماز حضور قلب سے نہیں وہ عذاب کا پیش نہیں ہے۔

☆ تقویٰ اور پرہیز گاری مار دین کی بجا دی۔ طبع اور لاجع اسے کھو دیتا ہے۔

☆ تم وزرانے والے کی صحبت اختیار کرتا کہ کل قیامت میں رحمت اللہ نے دیکھا کہ چند علماء دروازے پر کھڑے ہیں اور اس بات کے منتظر ہیں کہ تمہارے قریب ہو۔

☆ میں لوگوں سے اس بات کی امید نہیں رکھتا کہ وہ مجھے برداشت کسیں۔

☆ انسان دوسروں کی فیحخت اس وقت کرے جب خود پاک ہو جائے۔

☆ قاعات کرنے والا خلق سے یہ پرواہ ہو جاتا ہے۔

☆ جس نے تھائی اختیار کی اس نے سلامتی پائی۔

کسی طرح مسلمان آپس میں اختلافات کو ختم کر کے ایک ہو جائیں اور نیک من چائیں اسی لگن اور دھن میں وہ اپنا تن من سب کچھ بھلا کھے تھے۔ دن رات مسلمانوں کی بدایت و اخلاق میں لگد رہتے تھے خواجہ صاحب کے ایک شاگرد ابراءیم بن عیینی البصری کہتے ہیں میں نے جناب خواجہ حسن بھری سے زیادہ مغموم آدمی نہیں دیکھا۔ جب ان پر نظر پڑتی تو ایسا معلوم ہوتا کہ کسی زندہ صحبت میں گرفتار ہیں۔

### تصوف کے سلسلے

تصوف کا ہم پہنچنے سے پہلے تمام عابدوں اور زابدوں کو ارباب حدیث کا جاتا تھا۔ جب لوگوں کو دین کے مسائل پیش آنے لگے اور انسوں نے اپنے مسائل کے حل تلاش کرنے کے لئے ارباب حدیث کی طرف رجوع کیا تو ارباب حدیث میں جن بزرگان دین نے قرآن حکیم، سنت نبوی اور صحابہ کرام کے طرز عمل کی روشنی میں ان کے مسائل کا حل تلاش کر کے پیش کیا تھیں محدث یافتہ ہی کیا گیا۔

محدثین یا فقہائے کرام ارباب حدیث سے کوئی الگ جماعت نہیں پہنچ اٹھی بزرگان دین میں سے ایک جماعت کے افراد میں جو مسائل کے استنباط کے لئے شرعی نصوص پر قیاسی نتائج حاصل کرتے ہیں۔ چنانچہ امام اعمش ارباب حدیث و فقہائے کے فرقہ کو اس طرح بیان کرتے ہیں۔ یامعشر الفقہاء انتم الا طباء و نحن اصيادله۔ اے شیخو تم طیب ہو اور ہم عطار ہیں ہمارا کام ہے اچھی اچھی دادوں کا اکٹھا کرنا اور تمہارا کام ہے دوائی چائج پڑھان کرنا۔ مرض معلوم کرنا۔ پھر مریض کے مرض اور اس کے چڑھان کے مطالع دوا تجویز کرنا۔

مقصد یہ کہ فقہاء اور صوفیاء علمائے اسلام دو الگ الگ یا ایک دوسرے

پاس ہے اس سے دوپے نیاز ہو گئے۔

میں نے صحابہ کو دیکھا ہے جن کی نظر میں دنیا اس سے بھی زیادہ سب سے قدر تھی جتنی بے قدر دیقت تمہاری نظر میں تمہارے پاؤں کے پیچے کی خاکو ہے۔ میں نے ان بزرگوں کو بھی دیکھا ہے کہ جن کے گمراہات آتی اور اتنی غذا کے سوا جو صرف انہیں کے لئے کافی ہوان کے پاس اور کچھ نہ ہوتا اس پر پھر کہتے کہ صرف میں ہی اس سے کھالوں نہیں یہ مناسب نہیں پہنچہ یہ کروں گا کہ کچھ خود کھاؤ گا اور کچھ اللہ کی راہ میں دے دوں گا۔ حالانکہ اللہ کی راہ میں وہ جو کچھ دیتے تھے اس کے خود ہی زیادہ محتاج ہوتے تھے۔

خدا کی قسم جس آدمی نے صحابہ کرام کو دیکھا ہو۔ قرآن اول کو پیدا ہو اور پھر وہ تم لوگوں کے درمیان رہ گیا ہو کوئی صورت اس کی نہیں سوائے اس کے صح کو جب اٹھے تو مغموم اٹھے اور جب شام ہو تو اس وقت بھی مغموم رہے۔ سوت دنیا کو رسوا کر رہی ہے۔ کسی دانشمند کے لئے یہاں صرفت کی سمجھا شعیا اس نے کہاں پچھوڑی ہے۔

اے مسلمانو قرآن حکیم کے بعد پھر کوئی کتاب نازل نہیں ہو گی۔ تمہارے نبی کے احباب کوئی نبی نہیں آئے چاپس تھیں تھیں چاہئے کہ دنیا کو پیش کر آخرت خرید لو۔ دین و دنیادوں میں نقش پاؤ گے اور آخرت کی پیش کر جو شخص دنیا کو سولے گا اسے دنیا میں نقصان رہے گا اور آخرت میں بھی خسارہ۔

اے آدم کے بیٹے تھوڑا فرسوس ہے۔ کیا تو اللہ سے جنگ کرنے کی اپنے اندر سکت رکھتا ہے۔ دیکھ جو شخص خدا کے حکموں سے منہ پھیرتا ہے وہ اللہ سے جنگ کرتا ہے۔

خواجہ صاحب پر اُنوب زمانے کے بزرگ تھے۔ نت میں بیٹے فتح اور فتح مسلمانوں میں آئے دن اٹھتے رہتے تھے۔ جنہیں دیکھ دیکھ کر خواجہ صاحب کا جگر بلکہ نکلاے ہو رہا تھا۔ انہیں عمر بھر اسی بات کی جستجو تھی کہ

کو پنج چشت کہتے ہیں۔ دوسرے سلسلہ کو تو قادر کہا جاتا ہے۔ پنج چشت حسب ذیل ہیں۔

### 1- زیدیہ

یہ سلسلہ حضرت خواجہ حسن بصری کے مرید و خلیفہ اول عباد الواحد بن زید کے نام سے موسوم ہے زید 172ھ میں وفات پائی۔

### 2- عیاضیہ

حضرت عباد الواحد بن زید کے خلیفہ اول جانب فضیل بن عیاض کے نام سے موسوم ہے۔ عیاض نے 187ھ میں انتحال کیا۔

### 3- اوہمیہ

یہ سلسلہ جانب فضیل عیاض کے خلیفہ اول جانب ابو الحیم اوہم سے چلا اور الحیم اوہم نے بادشاہت کو لالت مار کر فقیری اختیار کی۔ 162ھ میں رحلت ہوئی۔

### 4- بہرۃ البصری

یہ سلسلہ جانب خواجہ جذیفہ مرعشی کے واسطے سے جانب ابو الحیم اوہم تک پہنچتا ہے۔ بہرۃ البصری 287ھ میں نبوت ہوئے۔

### 5- چشتیہ

یہ سلسلہ جانب خواجہ اسحاق چشتی کے نام سے موسوم ہے اور یہ خواجہ محفوظ طودیوری کے واسطے سے بہرۃ البصری تک پہنچتا ہے۔ سلسلہ تو قادر کی تفصیل اس طرح سے ہے۔

### 1- صبیحیہ

یہ سلسلہ جانب خواجہ حسن بصری کے مرید و خلیفہ جانب حبیب جبیب جبیب کے

سے منہج کردہ نہیں تھے بلکہ جس طرح سے فتحہ صاحبان کے چار فتنی مکتب خیال ہیں یعنی امام ابو حنیفہ نے ختنی مکتب قتبہ قائم کیا۔ امام شافعی نے شافعی۔ امام محمد مالک نے مالکی اور امام احمد بن حنبل نے حنبلی گویا ختنی۔ مالکی، شافعی اور حنبلی فتنہ اہل سنت والجماعت کے چار مکتب حق ہیں۔ اسی طرح سے وہ ارباب حدیث جنہیں بعد میں صوفیا کے نام سے موسوم کیا گیا ہے۔ علم تصوف کے مختلف طریقے رکھتے ہیں اور وہ سب کے سب اسی طرح مقامتیب رائج العقیدہ ہیں کہ جس طرح قتبہ کے چاروں ممالک مذاہب حق ہیں۔

جانب خواجہ حسن بصری اس اختیار سے تمام ارباب حدیث میں ایک ممتاز حیثیت کے مالک ہیں یعنی آپ ایک طرف امام الحدیث تھے دوسری طرف بصری کے سب سے بڑے قتبہ بھی۔ آپ نے قتبہ یا مجتہد کے لئے حب ذیل شرطیں مقرر کی ہیں۔

اول یہ کہ قتبہ وہ ہے جو دنیا سے دل نہ لگائے یعنی دنیا اس کے نزدیک مقصود بالذات نہ ہو۔ دوم آخرت کے امور پر رغبت رکھے۔ سوم دین میں کامل بصیرت حاصل ہو، چاروں طاعات پر مدامت کرنے والا ہو۔ چشم مسلمانوں کی بیٹے آبروئی اور ان کی حق تلفی سے بچنے والا ہو۔ ششم اجتماعی مفاد اس کے سامنے رہے۔ یعنی انفرادی و اجتماعی مفاد پر قوی و اجتماعی مفاد کو ترجیح دیتا ہو۔ ہفتم یہ کہ مال و دولت کا اسے لا لج نہ ہو۔

صوفیوں کے بارے میں آپ نے فرمایا جو شخص تواضع اور انکسار سے صوفیوں کا لباس پہنسنا (اویں کپڑا پہننے گا)۔ اللہ تعالیٰ اس کی آنکھ اور دل کے نور میں احتفاظ کر دے گا اور جو شخص غرور و نمائش کے لئے پہنے گا اس کو سر کشوں کے ساتھ جسم میں جھوک دے گا۔

خواجہ صاحب سے تصوف کے جو سلسلہ آگے چلے ان میں سے ایک سلسلے

560 ہجری میں وفات پائی۔ آپ جناب دجیس الدین ابو حفص عمر طرطوسی کے مرید خلیفہ تھے طرطوسی جناب خواجہ عبداللہ خفیف کے مرید تھے۔ خفیف، خواجہ احمد دنوری کے، احمد دنوری خواجہ محمد عادل علو دنوری کے اور یہ جناب جنید بغدادی کے مرید خلیفہ تھے۔

#### 8- سہروردیہ

یہ سلسلہ جناب خواجہ ابو نجیب، سہروردی کے نام سے موسوم ہے یہ خانوادہ نواسٹوں سے جناب حبیب عجمی تک پہنچتا ہے۔ ابو نجیب جناب طرطوسی کے مرید خلیفہ تھے آپ نے 523 ہجری میں انتقال کیا۔

#### 9- فردوسیہ

جناب ابوالنجیب سہروردی کے خلیفہ و مرید جناب محمد الدین فردوسی کے ام سے مشورہ ہے آپ نے 518 ہجری میں انتقال فرمایا۔

### سلسلہ تصوف

پس معلوم ہوا کہ تصوف کے تمام سلطے ہو حضرت خواجہ حسن بصری سے شروع ہوئے آپ ہی کے واسطے سے جناب علی الہی طالب علیہ السلام تک پہنچتے ہیں۔

#### ہفت گروہ

بعضوں نے بیان کیا ہے کہ خانوادہ فقرجو حضرت علی کی ذات مبارک سے فیض یاب ہوئے سات ہیں۔ اول امام حسن، دوم امام حسین، سوم خواجہ حسن بصری، چہارم خواجہ کمل بن زیاد، پنجم، خواجہ اولیس قرنی، ششم، قاضی شریح، هفتم خواجہ عبداللہ علمبردار، پھر ان بزرگوں سے آگے چودہ خانوادے ہوئے۔ بعضوں نے جناب امام حسن اور جناب امام حسین کے جانے سلمان

نام سے موسوم ہے۔ حبیب عجمی نے 156ھ میں وفات پائی۔

2- طیفوریہ  
یہ سلسلہ جناب حبیب عجمی کے خلیفہ و مرید جناب طیفور شامی المردف بائزید بسطامی کے نام سے موسوم ہے۔ بسطامی نے جناب امام جعفر صادق سے روحاںی توجہ حاصل کی اور امام علی موسیٰ رضا سے خرق خلافت پایا۔ آپ نے 260 ہجری میں انتقال کیا۔

3- کرخیہ  
یہ سلسلہ جناب معروف کرخی سے چلا تو حضرت خواجہ داؤد طالبی کے واسطے سے جناب حبیب عجمی کے مرید تھے آپ نے 200 ہجری میں وفات پائی۔

4- سقیطہ  
یہ سلسلہ حضرت معروف کرخی کے مرید خلیفہ جناب سری سقطی کے نام سے موسوم ہے سری سقطی نے 2542 ہجری میں وفات پائی۔

5- جنیدیہ  
یہ سلسلہ جناب شیخ سری سقطی کے خلیفہ اول جناب جنید بغدادی سے قائم ہوا۔ جناب جنید بغدادی نے 298 ہجری میں انتقال فرماد۔

6- گاؤزروشیہ  
یہ سلسلہ جناب جنید بغدادی کے مرید خلیفہ کے مرید جناب ابو خواجہ محمد علو دنوری ان کے مرید خلیفہ حسین ابو علی الاکار ان کے مرید جناب ابو اسحاق گاؤزروشی تھے۔

7- طوسيہ  
یہ سلسلہ جناب علاء الدین طوسی کے نام سے موسوم ہے۔ طوسی نے

کا ہے؟ امام نے فرمایا کیا تم یہ کہنا چاہتے ہو کہ سفیان حدیث کی تلاوت میں نظری کرتے ہیں بخدا وہ اہم تھی (امام اعظم کے استاد) کے ذائقے میں بھی ہوتے۔ تو بھی لوگ حدیث میں ان کے محتاج ہوتے۔

واقعہ یہ ہے کہ امام سفیان ثوری، امام اوزاعی، امام مالک ان کے علاوہ

قادری، 3۔ سروردی، 4۔ نقشبندی، تصوف کے ان چاروں سلسلوں کی حیثیت خواجہ حسن بھری کے اکثر تلامذہ جناب امام اعظم کے معاصرین میں سے ہیں۔ جناب سفیان ثوری کو ہم عصر ہونے کے علاوہ اس بات کا بھی فخر حاصل ہے کہ امام اعظم کے اکثر شاگردوں نے آپ سے حدیث پڑھی ہے۔ مثلاً

امام محمد بن حسن کہ امام اعظم کے شاگرد یہیں جناب سفیان ثوری سے بھی

پڑھتے رہے ہیں اور ایک امام محمد کیا اور بھی بہت سے ہیں جنہوں نے آپ سے

پڑھا۔ سیرت تکاروں نے چاچا اش کا ذکر کیا ہے۔ اصل میں جناب امام سفیان

ثوری کے استاد مشهور تابعی جناب ہشام بن عروہ ہیں۔ امام سفیان ثوری کے علاوہ امام مالک اور سفیان ابن عینیہ بھی اتحی کے شاگردوں ہیں۔

جناب ہشام بن عروہ کے علاوہ امام سفیان ثوری نے سلیمان بن مهران

معروف بیہقی سے بھی استفادہ کیا ہے۔ جناب اعمش نے ائمہ بن مالک صحابی سے

لقاء کا شرف حاصل کیا ہے اور عبد اللہ بن اولیٰ سے انہوں نے حدیث سنی ہے۔

جناب اعمش سے امام سفیان ثوری کے علاوہ جناب امام شعبہ نے بھی

زانوئے تلمذ تھے کیا ہے۔ یہ شعبہ دہی بورگ ہیں جن سے امام اعظم جناب

اب حنیفہ نے لتوے اور روایت کی اجازت حاصل کی، انہوں نے 160ھ میں

وقات پائی۔ سفیان ثوری نے آپ کو امام الحدیث تسلیم کیا ہے اور آپ کے انتقال

پر کمال آج شعبہ پر فتن حدیث ختم ہوا۔ معلوم نہیں امام اعظم کو استاد اور اٹکوہ

نے کس بنیاد پر لکھا ہے۔

تذکرہ نویسوں نے لکھا ہے کہ جناب سفیان ثوری کے مزاج میں دنیا اور

دنیادوں سے ہے انتہا ہے عیازی تھی جس زمانے میں منصور جمایی نے امام

فارسی اور ابودر غفاری کی ذات کو فقر کے ہفت گروہ میں شامل کیا ہے۔

### چہار سلسلے

پاک و ہند میں اس وقت جو سلطے ملتے ہیں وہ صرف چار ہیں۔ 1۔ چشتی، 2۔

قادری، 3۔ سروردی، 4۔ نقشبندی، تصوف کے ان چاروں سلسلوں کی حیثیت وہی ہے جو فرقہ کے چاروں مداحب کی ہے۔

چشتی سلطے نے پاک و ہند میں مقیولیت حاصل کی۔ نقشبندی اور قادری

سلطے خراسان ماوراء النهر اور بکہ و مدیہ میں مقبول ہوا، سروردی سلسلہ زیار،

تر توران و کشمیر میں پھیلا۔

### امام سفیان ثوری

سفیان، کنیت ابو عبد اللہ، 75ھجری، کوفہ میں پیدا ہوئے آپ کے والد محترم کا نام سعید تھا۔ وہ ثورین مناہ کی اولاد سے تھے اسی لئے آپ سفیان ثوری کے نام سے مشہور ہیں۔

حافظ ابن حبیب اور حظیب بغدادی نے آپ کے حالات نہایت تفصیل کے ساتھ لکھتے ہیں آپ کا مختصر اخبار فرمایا ہے کہ آپ آئندہ فقدر ارباب حدیث میں ملک بر سید کی حیثیت رکھتے ہیں علم و فضل اور زہد و اتقان میں آپ ضرب المثل تھے۔ آپ کے بارے میں تمام تذکرہ نویسوں نے جو کچھ لکھا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ دنیا ان کی طرف بڑھی تک آپ نے دنیا سے نظر پھیر لی۔

دارالٹکوہ نے ہبھیۃ الادیاں میں لکھا ہے کہ آپ جناب امام اعظم ابوحنیفہ کے ارشد تلامذہ میں سے ہیں۔ لیکن یہ بیان درست نہیں جناب ابوحنیفہ 80ھ میں پیدا ہوئے اس حال میں کوئی کوئی نکلہ دار اٹکوہ کا بیان صحیح تسلیم کر سکتا ہے۔

جناب امام اعظم کے تزویہ سفیان ثوری کا برابر مرتبہ تھا ایک مرتبہ کی شخص نے امام اعظم سے کہا آپ نے سائیں کہ سفیان ثوری نے کیا روایت

اپنی نعمتیں عطا کرتے کرتے نہیں تھکتا۔

کتنے ہیں ایک نوجوان حج کو چلا لیکن راستے میں کسی مجبوری نے ابھر کر لیا۔ اسے حج کی سعادت سے محروم ہو جانے کا بڑا اقلق تھا۔ اس نے ایک محدثی فرمایا ہے۔ اسے حج کے پاس کھڑے تھے آپ نے اس نوجوان سے آہ بھری جناب سفیان ثوری اس کے پاس کھڑے تھے آپ نے اس نوجوان سے فرمایا ہے۔ چار حج کئے ہیں۔ جاؤ ان کا ثواب تجھے ھٹا لیکن ایک آہ جو تو نہ بھری ہے وہ مجھے دے دے۔

آپ فرماتے ہیں کہ صرف بات کے کپڑے پہننے اور جو کی روٹی کھانے کا نام فقر نہیں اور نہ اسے زید و عبادت ہی کہا جا سکتا ہے بلکہ فقر نام ہے دنیا میں رہ کر دنیا سے دور رہنے کا ممکن ہے لیکن کوئی مخلط فہمی ہو کہ جناب سفیان ثوری برہبادیت یا دنیا سے ترک تعلق کرنے کی تلقین کر رہے ہے ہیں۔ نہیں ان کا مطلب صرف یہ ہے بقول شاعر

بہ سیر رسم تعلق دلار مرغاغانی

کہ اوز آپ چو بد خاست دلک پر بد خاست  
یعنی انسان دنیا میں اس طرح سے رہے جیسے مرغابی پانی میں رہتی ہے کہ جب پانی سے باہر ٹکتی ہے پر دلک ہوتے ہیں۔

امام سفیان ثوری نے تمام عمر قرآن و حدیث کا درس دیا ہے جس شان کی کتاب موطا امام مالک نے لکھی اور سفیان عینہ نے الجواہر فی السن والآداب لکھی قریب قریب اسی شان کی کتاب امام سفیان ثوری فی الجامع الکبیر فی الفقه والا حدیث لکھی ہے۔

امام سفیان کا یہ قول بہت مشور ہے کہ انسان جس حال میں بھی رہے خدا کا شکر ادا کرتا رہے اگر اس پر کوئی آفت بھی آجائے تو خدا سے اس کا شکوہ نہ کرے اور نہ خدا کو کوئی الزام ہی دے۔

امام سفیان ثوری نے 2 شعبان 163 ہجری میں انتقال کیا اور بھرے میں

اعظم کو بخدا کا قاضی مقرر کرنا چاہا افسوس میں دونوں اس کی بھجہ اشناہ میں آپ بھی آگئے تھے۔ چنانچہ امام ابو حیفہ اور امام اوزاعی کے ساتھ آپ کو بھی دربار میں طلب کیا گیا۔

امام سفیان ثوری کے بارے میں امام الحدیث سفیان بن عینہ کا قول ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے سفیان سے بڑھ کر کوئی شخص تقوے میں نہیں دیکھا چنانچہ امام خود بھی فرماتے ہیں کہ میں نے مسلسل تیس برس جاگ کر علم کے حصول کے لئے کوشش کی ہے۔ آنحضرت ﷺ کی جو حدیث مجھ تک پہنچی ہے میں نے اس پر عمل کیا ہے اور ایسی ایک بھی حدیث نہیں ہے میں نے سنا ہوا اور اس پر عمل نہ کیا ہو۔

سفیان ثوری کو اگران کی سیرت کے آئینہ میں دیکھا جائے تو آپ مجسم علم نظر آئیں گے اور علم بھی وہ کہ جس کا دوسرا نام صرف عمل ہے۔

امام سفیان ثوری بڑے درویش صفت عالم اور تصوف کے سلسلے کے بہت اونچے لا رُگ تھے، انہیں اللہ پر توکل تھا فرقہ غنائی دولت حاصل تھی اس کی ذمہ داری کیا یہ سب سے بڑی خصوصیت تھی کہ انہوں نے بھی کسی کے سامنے ہاتھ نہیں پھینپلایا۔ لوگ اکثر تھنے تھالف لے کر ان کی خدمت میں پہنچتے اور آپ تھامیت بے پرواہی کے ساتھ داپس کرو یتھے۔

آپ فرمایا کرتے تھے کہ اگر تجھے اس بیات کا لبقن کامل ہو جائے کہ اس دنیا میں کوئی شخص کسی آدمی کا محتاج نہیں تو میں ضرور لوگوں کے تھنے قبول کروں اور جو بچھو دلاتے ہیں وہ لے لو بیان سے کوئی شے طلب کروں لیکن جب میں دیکھتا ہوں کہ بادشاہ ہو یا فیر امیر ہو یا غریب ہر شخص ایک دوسرے کا محتاج ہے اور ہر آدمی ضرورت مدد ہے کوئی شخص کسی کا حاجت روا نہیں تو پھر میں کیوں کسی سے بچھو مانگوں اور طلب کر کے اس کا احسان اٹھاؤں میں کیوں نہ اس کی بارگاہ سے مانگوں اور سوال کروں جو بھی کسی کے سوال کو رد نہیں کرتا اور کبھی

خراج کئے اور تو نے حجج کیا ہے تو ساز ایمت المال ہی خرچ کروالا۔ کتنے ہیں مددی یہ سن کر بہت خفا ہوں جس کا نتیجہ یہ تکلا کہ جلد ہی جناب سفیان ثوری پر دنیا ٹھک ہو گئی۔ یہاں تک کہ انہیں اپنی جان چالنے کے لئے غریب الوطن ہونا پڑا اور غربت ہی میں آپ نے انتقال کیا۔

جناب سفیان ثوری کی آزادی و بے باکی کا اس واقعہ سے بھی ایک اندازہ لیا جاسکتا ہے کہ جن دنوں شام میں کوئی حضرت علی کا ہم تکمیل نہیں لیتا تھا۔ یہ ان دنوں وہاں حضرت علی کے فضائل بیان کرتے اسی طرح عراق پہنچنے جمال حضرت عثمان کا کوئی نام لینے والا نہیں تھا۔ تو یہاں حضرت عثمان کے مناقب کا ذکر کرتے اسی طرح کوئی میں حضرت ابو بکر صدیق اور بصرے میں جناب عمر فاروق کے محاجم و مناقب بیان کرتے کہ یہاں کوئی صدیق و فاروق کا نام نہیں لیتا تھا۔

امام احمد بن حنبل نے جناب سفیان ثوری ہی کے شاگردوں سے تعلیم پائی ہے سفیان کی پیشتر حدیثوں کا حصہ انہیں از بر تھا۔ اگرچہ انہیں سفیان کو دیکھنے کا موقع نہیں ملا تاہم معنوی لحاظ سے جناب امام اگر انہیں اپنا استاد سمجھتے ہیں تو حق چاہب ہیں۔

ایک مرتبہ کسی نے امام احمد بن حنبل سے دریافت کیا کہ امام کون ہیں؟ فرمایا امام ایک ہی ہیں اور وہ ہیں سفیان ثوری خطیب بغدادی کا میان ہے کہ ان کے درس کی سب سے پہلی مجلس خراسان میں قائم ہوئی اس وقت ان کی عمر اٹھاڑہ سال کی تھی۔ الحضر کر جناب امام سفیان ثوری علم و عمل کے اعتبار سے بہت بلند مرتبہ کے بزرگ تھے۔ ان کے بارے میں یہ فیصلہ کرنا بہت دشوار ہے کہ ان کا مرتبہ علم و فضل کے لحاظ سے زیادہ بلعد تھا۔ یا سیرت اور کروار کے لحاظ سے۔

مدفوں ہوئے۔  
آپ کے حالات زندگی میں جیسا کہ منصب قضا قبول کرنے کا دادا قدیمان کیا گیا ہے۔ اس سے بیانات بالکل واضح ہے کہ اللہ والوں کی نگاہ میں دنیا کی کوئی وقعت نہیں۔

منصور نے منصب قضا قویض کرنے کے لئے جن بزرگوں کے ساتھ سفیان ثوری کو بھی طلب کیا تھا اس سے ان کی گوشہ شنی شہر دنیا بوری اور دنیا سے بے تعلق رہنے کا ایک اندازہ ہوتا ہے۔ ہر چند سفیان ثوری اس ذمہ داری کو قبول نہیں کرنا چاہتے تھے مگر حکم حاکم مرگ مقاجات دوبار میں حاضر ہوئے لیکن جانے اس کے کہ منصور سے صریح انکار کر کے خدا اس طے کا بیر مول لیتے انسوں نے یہ کیا کہ وہاں جمع کر بھی بھی با تسلی کرنا شروع کر دیا نتیجہ یہ تکلا کہ دیوانہ خیال کے گئے اور منصب کے قبول کرنے سے رہائی مل گئی۔

اس واقعہ سے یہ اندازہ نہ لگا جائے۔ آپ صاف بات کرنے کی اپنے اندر طاقت نہیں رکھتے تھے۔ آپ کی دلیری و بے باکی تو یہ تھی کہ بڑے بڑے بادشاہوں کے سامنے کھڑی کھڑی اور بے لائگ باتیں کرنے سے کبھی نہیں جھجکے، بلکہ چاہتے یہ تھے کہ اس معاملے میں اسی چال چلی جائے کہ جس سے بکار بھی نہ ہو اور بات بھی ملن جائے۔ ورنہ طبیعت کی جرأت کا عالم تو یہ تھا کہ ایک مرتبہ مسجد حرام میں منصور سے مذہبیہ ہو گئی۔ اس نے ان کا ہاتھ پکڑا اور کعبہ کی طرف منہ کر کے کھلایا۔ قسم ہے آپ کو اللہ کے اس گھر کی، سچ سچ کہنے کہ آپ نے مجھے کیسا پایا؟ آپ نے فوراً بدھڑک جواب دیا۔ قسم ہے اس گھر کے رب کی میں نے مجھے بدترین آدمی پایا۔

ایک مرتبہ حج کے دنوں میں خلیفہ مددی سے ملاقات ہوئی جب لوگ اس کی تعریف اور توصیف میں لگے ہوئے تھے اور اس کی خوبیاں بیان ہو رہی تھیں۔ آپ نے فرمایا۔ خلیفہ عمر ابن خطاب نے حج کیا تو صرف سترہ دینار

شیخ بو علی قلندر کو حضرت خواجہ قطب الدین فضیل کا خلیفہ لکھا ہے لیکن ان کی ارادت اور خلافت حضرت خواجہ نظام الدین اولیاء کی طرف سے بھی منسوب ہے۔ اخبار الاولیاء میں ہے۔

بعض کہتے ہیں کہ آپ خواجہ فضیل کا خلیفہ ارادت میں تھے اور بھنوں کی رائے ہے کہ آپ شیخ نظام الدین اولیاء سے عقیدت رکھتے تھے اور ان کی ہر دو ولایات کی صحبت کا ثبوت نہیں ملتا۔

ایک روایت ہے کہ سکر اور مسقی میں ایک بار موچھیں شرعی حدود سے بڑھ گئی تھیں۔ کسی کو تراشنے کی ہمت نہ ہوتی تھی۔ ان کے ہم عصر بزرگ مولانا ضیاء الدین سنانی کو شریعت کی پامدی کا برا جوش تھا۔ انہوں نے شیخ کی ریش مبارک کو پکڑ کر موچھوں کو شرعی حدود کے مطابق تراش دیا۔ جب وہ تراش کر تشریف لے گئے تو شیخ بو علی قلندر اپنی دارالحی کو پکڑ کر بار بار فرماتے ہی ریش کیسی مبارک ہے کہ شرع محمد کی راہ میں پکڑی گئی۔

کہا جاتا ہے کہ شیخ بو علی قلندر کے قیام پانی پت کے زمانہ میں شمس الاولیاء حضرت خواجہ شمس الدین ترک اپنے خلیفہ تاج الاولیاء حضرت خواجہ علاء الدین صابر رحمۃ اللہ علیہ کے حکم سے یہاں آگر قیام پذیر ہوئے۔ حضرت خواجہ شمس الدین ترکستان کے سادات تھے اور حضرت خواجہ احمد یوسی کے فرزند تھے۔ جن کا سلسلہ نسب حضرت علی کرم اللہ وجہ سے ملتا ہے۔ خواجہ شمس الدین علوم نقلی و عقلی کی تعلیم پانی کے بعد علم سلوک کی طرف مائل ہوئے اور ماوراءالنهر کے بہت سے بڑوگوں کی صحبت میں رہے۔ مگر جب کہیں تھنکی نہ ہجھی، تو مرشد کامل کی طلب میں ہندوستان کی طرف چل کھڑے ہوئے۔ ملٹان پہنچ کر حضرت بیان فرید علیہ شکر رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور تربیت پانی کے بعد وہاں سے حضرت بیان فرید علیہ شکر رحمۃ اللہ علیہ کی ہدایت کے مطابق کلیر شریف پہنچے۔ شیخ علاء الدین صابر نے ان کو دیکھ کر

## حضرت شیخ بو علی قلندر

حضرت رابعہ بصری کو عام طور پر قلندری کہا جاتا ہے، مناسب ہے کہ آپ حضرت شیخ بو علی قلندر کے بارے میں معلومات حاصل کر لیں۔

نام شیخ شرف الدین اور لقب بو علی قلندر تھا۔ امام اعظم ابوحنیفہ کی اولاد سے تھے۔ سلسلہ تسبیب یہ ہے:

شیخ شرف الدین بو علی قلندر بن سالار فخر الدین بن سالار عزیز بن ابو بکر عازی بن فارس بن عبد الرحمن بن عبد الرحیم بن محمد بن دانک بن امام اعظم ابوحنیفہ

والد ماجد 600ھ میں عراق سے ہندوستان آئے۔ وہیے تاجر اور حیدر علم تھے۔ ان کی پہلی شادی حضرت شیخ یہاود الدین زکریا ملتانی کی دختر تھیں اختر سے ہوئی لیکن وہ لاولد فوت ہو گئیں۔ ان کے بعد مولانا سید نعمت اللہ صاحب ہدافی کی بیشیرہ میں حافظہ جمال سے عقد ہوا، جو حضرت شیخ شرف الدین بو علی قلندر کی بارے تھیں۔

شیخ بو علی قلندر 605ھ میں پانی پت میں پیدا ہوئے۔ کم سنی میں تمام علوم ظاہری حاصل کئے اور بیس برس تک دہلی میں قطب ہند کے پاس ان کے درس و تدریس کا فیض جاری رہا۔ دہلی کے اکابر علماء قطب الدین، مولانا و جیمه الدین پاٹلی، قاضی ظہور الدین بھواری، قاضی حیدر الدین صدر شریعت، مولانا فخر الدین پاٹلی وغیرہ ان کے علمی تبحر اور فضیلت کے معترض تھے۔ لیکن جب تصوف کے کوچہ میں قدم رکھا اور ریاست و مجاہدہ میں مشغول ہوئے تو جذب و سکر کی حالت میں علوم و فنون کی تمام کتابوں کو دریا میں ڈال کر جنگل کی رہلی۔ اور پانی پت کے مضافات ہاگہوئی اور کرذل کے نواحی بڑھا کھیڑا میں آخر وقت تک مقیم رہے۔ خزینہ الاصفیاء میں ہے کہ معارج الاولیاء کے مؤلف

جتنی آگ چاہتے ہوئے جاؤ۔ وہ سامنے آیا اور ایک لکھری سے آگ جلا کی اور لوٹ گیا۔ اس واقعہ سے سقہ کوئے قراری تھی۔ ٹھیک کے وقت مشکلے کر اس خیمہ کی طرف چلا اور جب اس کے پاس پہنچا تو حضرت کو دہانہ پا کر ہمراں ہوا۔ دہان سے واپس آکر ایک تالاب پر جو شکر گاہ کے پاس تھا گیا، دیکھا کہ ایک نیک بورگ وضو کر رہے ہیں۔ غور کیا تو وہی پاک صورت نظر آئی جن کے چانغ سے رات کو آگ جلا کر لے گیا تھا۔ یہ دیکھ کر ایک گوشہ میں کھڑا رہا۔ سقہ نے اسی جگہ سے مشکل میں پانی بھر لیا۔ باوجود یہ کھڑائے کا زمانہ تھا اور ہر جگہ پانی بھی تھا لیکن جس جگہ حضرت نے وضو کیا وہاں کا پانی اس قدر گرم تھا، گویا کسی نے ابھی گرم کیا ہے۔ اس کو لے کر اپنے کارخانہ میں گیا اور اپنی عقل سے معلوم کیا کہ یہ سب کچھ اسی مرد خدا کی عظمت و برکت کے سبب ہوا ہے، لیکن اس راز کو کسی سے ظاہر نہیں کیا۔ دوسرے دن حضرت کے پہنچنے سے پہلے جب دو چار گھنٹی رات رہ گئی تھی، تالاب پر پہنچا اور پانی کو دیکھا کہ جما ہوا ہے۔ قریب ہی ایک درخت تھا، اس کے پیچے جھسپ گیا۔ یہاں تک کہ حضرت تشریف لائے۔ ان کے پہنچنے کے ساتھ ہی تالاب کے پانی نے جوش مارا۔ حضرت نے وضو کیا اور نہاد اکر کے اپنے خیمہ کی طرف روانہ ہو گئے۔ سقہ نے گرم پانی کو مشکل میں بھرنا اور سلطان غیاث الدین بلین کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اس وقت جب سلطان دربارِ عام میں پہنچا ہوا تھا، سقہ نے فریاد کی۔ سلطان نے اس کو بلا کر استفار کیا، اس نے عرضہ کی اگر چہاں پناہ میرے واز کو خلوت میں سینیں تو گزارش کرو۔ سلطان نے اس کا موقع دیا اور سقہ نے حضرت کا تمام حال بیان کیا۔ سلطان سن کر تھیر ہوا اور اپنی خواب گاہ میں اس کو بھرنے کا حکم دیا۔ جب رات ہو گئی تو سلطان خیمہ کے اندر چلا گیا اور دروازہ کی کنجی سقہ کے حوالے کر دی۔ جب تک نہ جان کا حضرت نے سراخایا اور فرمایا کہ اے بھائی! آؤ اور

فرمایا کہ ”شمیں الدین تو میرا یا ہے۔“ میں نے خدا سے التجا کی ہے کہ ہمارا یہ سلسہ تمہارے ذریعے جاری ہوا دریافت تک جاری رہے۔“ انہوں نے اپنی چمار ترکی کلاہ ان کے سر پر رکھ دی۔ آپ گیارہ سال تک پیر و شگیر کی خدمت میں رہے۔ مرشد کو اپنے ہاتھوں سے نہلاتے تو ضوکرتے، ان کے لئے بندگوں سے لکویاں لا کر کھانا پکاتے اور خود فقر و فاقہ سے محابہ و دریافت میں مشغول رہتے۔ مرشد سے علوم سینہ کی تحصیل کے بعد پانی پت میں قیام کرنے کا حکم ملا۔ لیکن روحانی طور پر اس مقام کا باراٹھاں کی صلاحیت نہیں پائی۔ اس لئے مرشد کی اجازت سے مزدوری کی طرف متوجہ ہو گئے۔ اس وقت سلطان غیاث الدین بلین کا دور حکومت تھا۔ ڈبلی آنکڑاں کی فوج میں شواروں کے زمرہ میں داخل ہو گئے۔ کچھ دنوں میں ان کے پاس کافی دولت ہو گئی لیکن امارت کی کسی چیز سے ان کا کوئی تعلق نہ تھا۔ شب و روز ذکریانی میں مشغول رہتے۔

بیرت رب العرشی کے مؤلف لکھنے چیز کہ ”ایک مرتبہ سلطان غیاث الدین بلین نے ایک قلعہ کا حصارہ کیا۔ ایک زمانہ اسی حالت میں گزر گیا اور قلعہ تھی نہ ہو سکا۔ اسی دوران ایک رات ایسی سخت آندھی آئی اور بارش ہوئی کہ سپاہیوں اور امرائے اسلام کے خیمہ گرد پڑے بارش تیزی سے جاری رہی۔ سخت بارشی پڑنے لگی اور کسی جگہ آگ باقی نہیں رہی۔ قلعہ سقہ بادشاہ کے وضو کا پانی گرم کرنے کے لئے آگ کی سلاش میں لکلا۔ وفعنا و در بے دیکھا کہ ایک خیمہ میں چراغ بیل رہا ہے اور وہ خیمہ حضرت (یعنی خواجہ شمشی الدین ترک) کا تھا۔ سقہ دوڑتا ہوا خیمہ کے سامنے دیکھا کہ ایک نقیر کلام مجید کی حلاوت کر رہا ہے۔ حضرت کے خوف نے دہ آگ نکلتا جان کا حضرت نے سراخایا اور فرمایا کہ اے بھائی! آؤ اور

گئی۔ مولانا فیض الدین بدری نے رقم طرازیں:

”وہ (یعنی سلطان بلمن) عبادت ریاستِ روزے، تواوف اور شب بیداری میں غیر معمولی اہتمام کرتا۔ جمعہ کی نماز، نماز بیانجاعت، اشراق و چاشت، اوانیں اور تجدید کی پایہنہ کی کرتا، خواہ کوئی موسم ہورات کو جاتا۔ سفر و حضر میں اور ادو و ظائف کوئی پھوڑتا۔ کبھی بے وضو نہ رہتا۔ علماء کے بغیر کھانا نہ کھاتا۔ سفر و حضر میں علماء سے دینی مسائل پوچھتا اور اس وقت حد و مباحثہ بھی ہوتا۔ علماء و مشائخ کی بے حد تعظیم کرتا اور بزرگان دین کی ملاقات کے لئے ان کے آستانوں پر حاضری دیتا۔ شہر کے سادات، مشائخ و علماء میں سے کسی کا انتقال ہو سے فارغ ہو چکے تو بادشاہ کو دیکھ کر تعظیم کے لئے کھڑے ہوئے اور سلام کیا۔ سلطان نے اظہار ادب کر کے عرض کیا کہ یہ میری خوش قسمتی ہے کہ آپ چیزے دوست میرے عمد میں موجود ہیں لیکن اس کے باوجود ہزار افسوس ہے کہ ابھی تک یہ قلعہ فتح نہیں ہو سکا۔ حضرت نے ہر چند اپنے کو چھپانے کی کوشش کی لیکن بے سود تھا۔ مجہور ادعا کے لئے ہاتھ اٹھائے اور

لیکن اس زہد و عبادت اور سلامتِ روزی کے باوجود وہ ایک مسلمان حکمران کے فرائض سے عاشر نہیں رہنا چاہتا تھا۔ چنانچہ اپنے لڑکوں اور خاص خاص لوگوں سے سید نور الدین کے اس وعظ کا ذکر بار بار کرتا جو انہوں نے سلطان شمس الدین انتش کے سامنے کیا تھا۔ یہ وعظ طویل ہے لیکن اس کا ایک حصہ یہ کہ اگر ایک بادشاہ روزانہ ہزار رکعت نماز پڑھتا ہے، تمام عمر روزے روکتا رہے، لگنا ہوں سے پچار یا لیکن وہ دین کی حمایت نہ کرتا ہو، اپنی سطوت کو خدا اور رسول کے دشمنوں کے قلع قلع کرنے میں صرف نہ کرتا ہو، شریعت کے احکام کو جاری نہ کرتا ہو، اپنے لٹک میں امر معرف کو جاری کرائے اور انہیں عن المعرف کو مٹانے میں کوشش نہ رہتا ہو اور عدل و انصاف سے کام نہ لیتا ہو تو اس کی نظر بین کو اندازہ ہو جائے کہ سلطان بلمن کو اولیا اللہ سے کیسی عقیدت تھی۔ تاریخوں میں اس کی دین داری، خدا تری اور عبادت گزاری کی بڑی تعریف کی

سلطان کو جگادیا۔ سلطان مسلح ہو کر باہر لکھا اور سفر کے ساتھ پاپیادہ تالاب پر پہنچا۔ پانی کو دیکھا تو بالکل سرد تھا۔ وہ چھپ کر دیہیں پیٹھ گیا یہاں تک کہ حضرت تشریف لائے۔ ان کے پہنچنے ہی حسب معمول پانی میں جوش آگیا۔ جس کو سلطان نے خود دیکھا۔ حضرت نے وضو کر کے نماز ادا کی۔ اور اپنے خیبر کی طرف تشریف لے چلے۔ سلطان نے پانی کو دیکھا تو گرم تھا۔ وہ تختہ ہوا اور حضرت کے پیچے پیچے چلا۔ حضرت خیبر میں پہنچ کر قرآن مجید کی تلاوت میں مشغول ہو گئے۔ سلطان دستِ برداہیں کھڑا رہا۔ جب وہ تلاوت سے فارغ ہو چکے تو بادشاہ کو دیکھ کر تعظیم کے لئے کھڑے ہوئے اور سلام کیا۔ سلطان نے اظہار ادب کر کے عرض کیا کہ یہ میری خوش قسمتی ہے کہ آپ چیزے دوست میرے عمد میں موجود ہیں لیکن اس کے باوجود ہزار افسوس ہے کہ ابھی تک یہ قلعہ فتح نہیں ہو سکا۔ حضرت نے ہر چند اپنے کو چھپانے کی کوشش کی لیکن بے سود تھا۔ مجہور ادعا کے لئے ہاتھ اٹھائے اور

ٹاچھ پڑھ کر فرمایا کہ اسی وقت حملہ کیا جائے۔ انشاء اللہ فتح ہو گئی سلطان خوش خوش رخصت ہوا اور لشکر میں فتح کر اسی وقت حملہ کیا۔ قلعہ فتح ہو گیا۔ سلطان جب مسرت سے معمور اپنے فتح معد لشکر میں پہنچا تو وہ سرے دل انہیں پا حضرت کی خدمت میں حاضر ہونے کا ارادہ کیا۔ حضرت نے اپنے نور باطن سے اس کا ارادہ معلوم کر لیا۔ حضرت نے اپنے تمام اسباب و مال و متعاق فقر اکو دے دیا اور کبیل اوڑھ کر لشکر سے چل کھڑے ہوئے۔ اپنے پیر و شفیگر کی خدمت میں پہنچے۔ کچھ دنوں وہاں رہ چکے تو پانی پت میں مامور کئے گئے۔

فرزند عزیز!

تمہاری مشکل ایک دوسرے مرد کی وساطت سے حل ہو گی۔

چنانچہ جب حضرت شمس الدین ترک پانی کا درود مسعود پانی پت میں تھا تو شیخ بو علی قلندر نے شیخ جلال الدین رحمۃ اللہ علیہ کو ان کے پاس ارادت کے لئے بھیجا، جو آگے چل کر ان کے خلیفہ ہوئے۔ سلطان جلال الدین ترک کے پاس دایں کر دیا۔ وہ پیارے میں گلاب کی پیتاں دیکھ کر جسم ہوئے۔ حاضرین مجلس نے تمسم کی وجہ پوچھی، فرمایا کہ شیخ بو علی قلندر کے پاس دودھ سے بھرا ہوا پالہ بھجنے سے مراد یہ تھی کہ یہ ملک میرے شیخ بے مجھ کو عطا کیا ہے، جو مجھ سے پر ہو گیا ہے۔ شیخ بو علی قلندر نے گلاب کی پنجمہ یاں ڈال کر دودھ کا پیالہ دایں کر دیا تو اس سے میرا دیوبھی ہے کہ ”میرے ملک سے کوئی تعلق نہیں رکھیں گے اور یہاں اسی طرح رہیں گے جس طرح دودھ میں گلاب کی پنجمہ یاں ہیں۔“ شیخ بو علی قلندر سے پوچھا گیا تو انہوں نے بھی یہی فرمایا چنانچہ دلوں میں آخر وقت تک اخلاص اور محبت قائم رہی۔

”سیدی مولانا ایک درویش تھے، جو سلطان بلبن کے عہد میں ولایت ملک بالا سے شہر (یعنی دہلی) میں آئے۔ وہ عجیب طریقے رکھتے تھے، خرچ کرنے اور کھانا کھانے میں بے نظر تھے لیکن جامع مسجد میں جمع کی نماز پڑھنے میں آتے تھے۔ گوہ نماز کے پابند تھے، مگر جماعت کے ساتھ نماز ادا نہیں کرتے تھے، جس کی پابندی تمام بزرگان دین نے کی ہے، وہ مجاہدہ و ریاست بہت کرتے تھے، جام۔ اور چادر پہننے، چاول کی روٹی معمولی سالمن سے کھاتے تھے۔ ان کے پاس کوئی عورت، کنیز اور خدمت گارڈ قرار نہ رکھی لنسانی خواہش میں بیٹھا تھا۔ کوئی کچھ دپتا تو اس کو قبول نہ کرتے۔ لیکن ان کے اخراجات اتنے تھے کہ لوگوں کو حیرت ہوتی تھی۔ عام خیال تھا کہ وہ علم کیمیا جانتے ہیں۔ اپنے دروازہ کے سامنے سیدان میں انہوں نے ایک خانقاہ ہوائی تھی۔ اس کی تعمیر میں ہزاروں روپے خرچ کئے تھے۔ اس خانقاہ میں بڑی مقدار میں کھانا پکتا تھا۔ میری دل بعد بصری

جب حضرت شمس الدین ترک پانی پانی کا نزول اجلال پانی پت میں ہو تو دودھ سے بھرا ہوا پالہ اپنے خدام کے ہاتھ شیخ بو علی قلندر کی خدمت میں بھیجا۔ شیخ بو علی قلندر خادم کو دیکھ کر مسکرائے۔ گلاب کے چند پھول ان کے سامنے پڑے تھے، ان کی پنجمہ یاں دودھ میں ڈال کر اسے حضرت شمس الدین ترک کے پاس دایں کر دیا۔ وہ پیارے میں گلاب کی پیتاں دیکھ کر جسم ہوئے۔ حاضرین مجلس نے تمسم کی وجہ پوچھی، فرمایا کہ شیخ بو علی قلندر کے پاس دودھ سے بھرا ہوا پالہ بھجنے سے مراد یہ تھی کہ یہ ملک میرے شیخ بے مجھ کو عطا کیا ہے، جو مجھ سے پر ہو گیا ہے۔ شیخ بو علی قلندر نے گلاب کی پنجمہ یاں ڈال کر دودھ کا پیالہ دایں کر دیا تو اس سے میرا دیوبھی ہے کہ ”میرے ملک سے کوئی تعلق نہیں رکھیں گے اور یہاں اسی طرح رہیں گے جس طرح دودھ میں گلاب کی پنجمہ یاں ہیں۔“ شیخ بو علی قلندر سے پوچھا گیا تو انہوں نے بھی یہی فرمایا چنانچہ دلوں میں آخر وقت تک اخلاص اور محبت قائم رہی۔

کبیر الادیاء حضرت شیخ جلال الدین محمود پانی پانی شیخ بو علی قلندر کے نیف نظر سے راہ طریقت پر گامزک ہوئے۔ ایک دن شیخ بو علی قلندر سر راہ بیٹھ ہوئے تھے کہ کم سنی کے زمانہ میں شیخ جلال الدین گھوڑے پر سوار لوحہ سے گزرے۔ ان کو دیکھ کر شیخ بو علی قلندر نے فرمایا ”رسہے اسپ و زہے سوار“ کا نوں میں یہ آواز پڑتی تھی شیخ جلال الدین بے خود ہو گئے۔ گھوڑے سے اتر پڑے اور اسی وقت گریبان چاک کر کے جھلک کی راہی۔ چالیس سال تک جھلک میں پھرستے رہے۔ اس دزمیان میں مختلف دردیشوں اور فقروں کی صحبت اختیار کی۔ پھر جب وطن دایں آئے، تو شیخ بو علی قلندر سے بیعت کے لئے صبر ہوئے۔ شیخ نے فرمایا۔

اے فرزند عزیز! کشاوش تو موقوف بر مرد دیگر است ”ترجمہ“ اے

پڑے۔ لوگ سمجھتے کہ ان اکابر کی آمد درفت محض حصول برکت کے لئے ہوتی ہے۔ لیکن معلوم ہوا کہ قاضی جلال کاشانی، خانزادے، ملکزادے، برخ تون اور ہتھیار پایک کے کوتوال رات کو سیدی کے پاس بیٹھ کر فتنہ انگلیزی کا مشورہ کرتے ہیں۔ چنانچہ برخ تون اور ہتھیار پایک کے کوتوال نے ایک بھوم رہتا تھا۔ ان کے پاس (یعنی حضرت سیدی مول) نہ کوئی گاؤں تھا اور ان کو شاہی و طیفہ ملتا تھا اور نہ کسی سے فتح قول کرنے تھے۔ جب کسی کے کوئی چیز خریدتے یا کسی کو پکھر تمدینا چاہتے تو سکنتہ کہ جاؤ، نلان پھر یا اپنے میں طلائی اور نقابی سکے مل جاتے۔ یہ سکے ہوتے ہیں دار الفرب سے بالکل نئے نکلے ہوں۔

آگے چل کر مولانا فیض الدین برلنی لکھتے ہیں:-

”حضرت سیدی مولہ کی خانقاہ کے اخراجات سلطان جلال الدین خلیجی کے عہد میں اور بھی زیادہ بڑھ گئے تھے۔ سلطان جلال الدین کا بڑا لڑکا خانم خان آن کا معتقد ہو گیا تھا وہ اپنے کو حضرت سیدی مولہ کا پیٹا کہتا تھا۔ امراء اور حکام کی آمد درفت ان کے پاس بڑھ گئی تھی۔ قاضی جلال کاشانی نے جو اس زمانہ کا بڑا قاضی تھا لیکن فتنہ انگلیز تھا، سیدی سے تعلقات پیدا کئے دو دن تین راتیں خانقاہ میں بسر کرتا اور وہاں کے لوگوں سے گفتگو کرتا۔ بلیں کے عہد کے ملکزادے جو امراء اور ملوک کی اولاد سے تھے، اس گفتگو میں شریک رہتے۔ یہ سب عہد جلالی میں بالکل بے سر و سامان، بے اقطاع اور بے چشم ہو گئے تھے۔ برخ تون اور ہتھیار پایک کے کوتوال جو آزادوں اور پہلوانوں کے گروہ میں تھے اور بلندی عہد میں ایک لاکھ چیتل و طیفہ پاتے تھے، بے چشم ہو گئے تھے۔ بعض دوسرے اکابر جو عہدوں سے معزول کر دیئے گئے تھے۔ سیدی کی خانقاہ میں آکر رات کو سوتے اور ان سے کچھ چیزیں

بھری سفر کرنے والے مسافر یہاں اگر مقیم ہوتے تھے اور ان کو وہ وقت کھانا مل تھا، کھانا ایسا ہوتا تھا کہ اس زمانہ کے خوانین و ملوک کو میسر نہ تھا۔ خانقاہ میں ہزاروں من میڈہ خرچ ہوتا تھا۔ پانچ سو جانور ذبح کئے جاتے تھے۔ وہ تمام سو من شکر اور سو دنوں من نبات خریدی جاتی تھی۔ خانقاہ کے سامنے اور میں ان کا ایک بھوم رہتا تھا۔ ان کے پاس (یعنی حضرت سیدی مول) نہ کوئی گاؤں تھا اور وہ ان کو شاہی و طیفہ ملتا تھا اور نہ کسی سے فتح قول کرنے تھے۔ جب کسی کے کوئی چیز خریدتے یا کسی کو پکھر تمدینا چاہتے تو سکنتہ کہ جاؤ، نلان پھر یا اپنے میں طلائی اور نقابی سکے مل جاتے۔ یہ سکے ہوتے ہیں دار الفرب سے بالکل نئے نکلے ہوں۔“

صرف ایک شخص نہ دی ہے اور اپسے جرم میں ایک شخص کی شہادت میں غرق کر دیتے تھے۔ اونی لوگ سلطان اور امراء کے صد قات پر زندگی سماحت نہیں۔ اس لئے سلطان نے ”ذب“ کا ارادہ ترک کر دیا اور فاتح تھے۔

جلال کو جو فتنہ کا سر غنہ تھا، ہب ایوں کا قاضی بننا کر وہاں بھیج دیا۔ خان زادہ اخبار الاخیار کے مصنف کا یہاں ہے کہ ”جس روز سیدی مولہ کا قتل ہوا اور ملک زادوں کو جلاوطن کر دیا اور ان کی الملک حبیط کر لی۔ بریج تن اندراز بار و غمار فضا میں اٹھا۔ دنیا تاریک ہو گئی۔ ایسا معلوم ہوتا تھا کہ قیامت ہمیار پائیک کے کو تو اس کو نہزادی۔ اس کے بعد سیدی مولہ کو باندھ لے ہے۔ سلطان جلال الدین نے یہ حال دیکھا تو سیدی مولہ سے اس کو اعتماد سلطان کے کوشک کے پاس لایا گیا۔ سلطان نے ان سے خود بیانش کیا۔ (اچھا، جو پہلے نہ تھا۔)

مجھ میں شیخ ابو بکر طوسی حیدری بھی اپنی حیدری جماعت کے ساتھ ہو 13 رمضان المبارک 724ھ میں شیخ بوعلی قلندر کا وصال ہوا۔ تاریخ تھے۔ سلطان نے ان سے خطاب کر کے کہا ”اے دردیشان! الصافات“ یا شرف الدین ابدال“ سے نظری ہے۔ کرنال میں مدفن ہوئے لیکن کہ اڑیں مولہ بستار ہے۔“ (ترجمہ: اے دردیشان! الصافات“ سے افراد کے اعز اواراق براء نے ایک رات پوشیدہ طور پر الخش مبارک کو پانی پت دلاؤ۔) بھری ناہی ایک حیدری بے بودھ کر سیدی کو استرے سے نجی کردا۔ لے جا کر دفن کر دیا۔ چنانچہ کرناں، پانی پت، بڑھا کھیڑ اور بیا گھوٹی میں آج ارکلی خان نے کوشک کے اوپر سے فیلباؤں کو اشتازہ کیا۔ ایک ہاتھی سیلہ ان کے معتقدین کا ہجوم رہتا ہے۔

حضرت شخص بوعلی قلندر در حسنة اللہ علیہ کے نام سے حسب ذیل تصاویف اس کے بعد مولانا اضیاء الدین برلنی اپنے تاثرات کا ذکر کرتے ہوئے لکھوپ ہیں:-

1- مکتوبات بہام اختیار الدین 2- حکم نامہ شرف الدین 3- کنز الاسرار 4- کنز الاصداق

ایسا حکم ذہر دیار بیٹا۔ اس معاملہ میں مشوروں کو سنتے کی طاقت شہر سالہ عشقی کر سکا اور ایسا حکم صادر کر دیا جس سے دردیشی کی عزت جاتی رہی۔ مجھ کو یاد مکتوبات کے بارے میں مولانا عبد الحق محمدث دلوی لکھتے ہیں۔ کہ جس روز سیدی مولہ کا قتل ہوا ایک سیاہ طوفان آیا اور تاریکی چھا گئی۔ سید ”اور المکتب است بہان عشق و محبت مشتمل بر معارف و حقائق توحید و مولہ کے قتل کے بعد ملک میں طرح طرح کے فتوح پیدا ہو گئے۔ یورگوں۔ لک دنیا و طلب آخرت و محبت مولے جملہ آن بہام اختیار الدین می گوید۔ کہا ہے کہ کی دردیش کو قتل کرنا بخوبی ہے اور کسی بادشاہ کو راس نہیں آتا۔“ (ترجمہ: اس کا ایک مکتب عشق و محبت کے پیرائے میں اختیار الدین سیدی مولہ کے قتل کے بعد اس سال بارش نہیں ہوئی۔ دہلی میں تحظیر پڑ گیا اور کام کا نام سے جو توحید، ترک دنیا، طلب آخرت اور اللہ کی محبت کے متعلق حقائق غلہ ایک چیل میں ایک سیر ملنے لگا۔ سوالک کے علاقہ میں ایک قطرہ بھی بارشوں معارف سے لبریز ہے۔) فیں ہوئی۔ اس سر زمین کے ہندو مورتوں اور بھوک کے ساتھ دہلی چلے آئے

خرنیۃ الصنایع میں ہے:-

”مکتوبات دی کہ بہام اختیار الدین مریم خود تحریر کر دہ اسست۔ کتابے

است جامع علوم توحید۔” (ترجمہ: آپ نے جو مکتبات اپنے مرید اختیار الدین  
کے نام تحریر کئے، وہ ایک کتاب کی صورت میں ہیں اور علوم توحید کے جامع  
ہے۔) پھرہ مزہر کھا اور اس درخت کو نہ اپنی ذات کی خبر اور نہ اپنے پھول کی خبر اور  
نہ اپنے میوه کی خبر ہے جتنا تمہارے لئے پیدا کیا اور اگلے کو عنبر کی خبر نہیں زیاد کو  
ہر ان کی ناف میں رکھا جو تمہارے لئے پیدا کیا اور میں کافور کو تمہارے لئے  
میں سے تمہارے لئے پیدا کیا اور میں کو زیاد کی خبر نہیں نکافور کو تمہارے لئے  
درخت سے پیدا کیا اور درخت کو کافور کی خبر نہیں صندل کو تمہارے لئے پیدا  
کیا اور صندل کو اپنی خبر نہیں اے برادر عاشق ہو جاؤ اور دونوں عالم کو معشوق کا  
جذبہ پیدا ہونے لگے اور تم کو تم سے دور کیا جائے تو گویا تم میں عشق کا آغاز اور تم  
پر حسن کا جلوہ ظاہر ہو گیا اور جب تم کو حسن کا مشاہدہ ہو جائے تو معشوق کو پہچا  
نواز عاشق بن کر معشوق ہو جاؤ اور جب عاشق بن کر معشوق ہو گئے تو اسی طرح  
اسرا رجاء نے اور الانسان سری انسان میرا ہمیہ ہے تمہاری شان میں آیا ہے عاشق  
ہو جاؤ تاکہ حسن کو ہمیشہ دیکھو اور دنیا و عقلی کو پہچانو عقلی محمد ﷺ کی ملک ہے  
اور دنیا شیطان کی ملکیت ہے دونوں میں معلوم کرد کہ تمہارے لئے کس کو پیدا  
کیا ہے اے برادر نفس کو اچھی طرح پہچانو جب تم نفس کو پہچان لو گے تو دنیا کو  
بھیجا گیا ہے تاکہ برادر است تم کو وہ عورت دے اے برادر خدا نے عزوجل نے  
بکھشت دوزخ پیدا کیا اور اس کا حکم ہے کہ دونوں پر کئے جائیں گے معشوق کو  
عاشقوں کے ساتھ بکھشت میں جگہ دی جائے گی اور شیطان اپنے ساتھیوں کے  
ساتھ دوزخ کو پر کرے گا بکھشت دوزخ میں عاشقوں کے سوا کوئی نہیں ہو گا  
دونوں عاشق ہی کے حسن سے پیدا ہوئے ہیں اور دونوں مقام غیرہ نہ ہوں گے  
بکھشت دوست سے وصال کا مقام ہے دوزخ دشمنوں کے لئے جائے فراق ہے  
یہ فراق کافروں اور منافقوں کو حاصل ہو گا اور وصال محمد رسول ﷺ کے  
عاشقوں اور دوستوں کو فصیب ہو گا۔

اے برادر اپنی جنحو میں رہو اور اپنے کو پہچانو جب تم اپنے نفس کو پہچان لو  
گے تو عشق کو بھی جانا سکو گے اور جب عشق کو اپنے حسن پر دیکھو گے تو کل  
اللسان کی کیفیت اپنے میں پاؤ گے عاشق ہو جاؤ اور معشوق کو اپنی گود میں دیکھو  
اور حسن کو اپنے دل کے آئینہ میں معاملہ کرو۔  
اے برادر۔ قند کا ایک گول لا اور اس نے سو گولے بنالو ہر گولہ سے

سلطان شمس الدین نقشب کے شاہی صاحب کا نام بھی اختیار الدین تمہارے  
شاہید یہ مکتبات اسی کے نام ہوں بھن مکتبات کے نمونے ملاحظہ ہوں۔

اے برادر جب تم پر اللہ تبارک و تعالیٰ کی عنایت شروع ہو جائے تم میں  
جذبہ پیدا ہونے لگے اور تم کو تم سے دور کیا جائے تو گویا تم میں عشق کا آغاز اور تم  
پر حسن کا جلوہ ظاہر ہو گیا اور جب تم کو حسن کا مشاہدہ ہو جائے تو معشوق کو پہچا  
ن کر معشوق ہو جاؤ اور جب عاشق بن کر معشوق ہو گئے تو اسی طرح  
کام کرو معشوق کی سنت اور عاشق کے فریضہ کو قائم رکھو۔ اس وقت معشوق کو  
عاشق کے ذریعہ سے پہچان لو گے۔

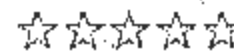
اے برادر معشوق کو تمہاری ہی صورت میں پیدا کر کے تمہارے درمیان  
بھیجا گیا ہے تاکہ برادر است تم کو وہ عورت دے اے برادر خدا نے عزوجل نے  
بکھشت دوزخ پیدا کیا اور اس کا حکم ہے کہ دونوں پر کئے جائیں گے معشوق کو  
عاشقوں کے ساتھ بکھشت میں جگہ دی جائے گی اور شیطان اپنے ساتھیوں کے  
ساتھ دوزخ کو پر کرے گا بکھشت دوزخ میں عاشقوں کے سوا کوئی نہیں ہو گا  
دونوں عاشق ہی کے حسن سے پیدا ہوئے ہیں اور دونوں مقام غیرہ نہ ہوں گے  
بکھشت دوست سے وصال کا مقام ہے دوزخ دشمنوں کے لئے جائے فراق ہے  
یہ فراق کافروں اور منافقوں کو حاصل ہو گا اور وصال محمد رسول ﷺ کے  
عاشقوں اور دوستوں کو فصیب ہو گا۔

اے برادر چشم دل کو کھولو اور اچھی طرح سے دیکھو اور یہ جانو کہ عاشق  
نے اپنے عشق سے تمہارے لئے کیا کیا چیزیں اور کیا کیا تماشے پیدا کئے ہیں اپنا  
حسن ایک درخت میں منتقل کر دیا ہے اور گوناگون میوے پیدا کئے ہیں اپنا

ایک صورت ہادا اور ہر صورت کا ایک نام رکھو بعض کو گھوڑا اور بعض کو یا تھی کو تو تو قند کا نام جاتا رہے گا اور صرف وہ صورت باقی رہے گی جب کل صورتوں کو توکر قند کا گولہ ہنا لو تو قند کا نام پھر ظاہر ہو جائے گا۔  
ایک دوسرے مکتوب میں فرماتے ہیں۔

لے بڑا اور بڑا نہیں معلوم کہ ہم لوگوں کو کس لئے پیدا کیا گیا اور ہم لوگوں کے ساتھ کیا ہو گا لیکن خیال ہمیشہ فکر کے ساتھ واسدہ رہتا ہے بھی فکر ہمارے دل کے آئینہ کو آراست کر دیتی ہے اور عاشق کے سامنے معشوق کو ظاہر کرتی ہے اور عاشق کو وہ حکم جس کو معشوق نے پہنچایا ہے عاشق کے فرض اور معشوق کی سنت کے مطالعہ میں جاتا ہے عاشق کے عشق اور معشوق کے جس سے باطن کو معمور رکھتی ہے اور جس کے تماشہ سے عاشق اپنے ظاہر کو بھلا دیتا ہے اور اپنے باطن کے تماشہ میں معروف ہو جاتا ہے تاکہ عاشق کا حکم جس کو معشوق نے پہنچایا ہے ماندہ ہو جائے۔ ابے مدار بھی خیال نفس کا دوست ہو جاتا ہے اور حال خیال کے ساتھ متعدد ہو کر دنیا کی روزی کی طرف لے آتا ہے خیال دنیا کی آرائش کو دکھلاتا ہے اور اس کے شوق میں اس کو پریشان کرتا ہے اور اس کو یعنی نفس کو معشوق کے دروازے پر پھراتا ہے ہر دروازہ پر ذیل کرتا ہے اور نفس شوق اور آرائش کی آرائش کی وجہ سے اس ذلت سے واقف نہیں ہوتا اور باذ نہیں آتا اور یہ نہیں سوچتا کہ دنیا نے کسی کے ساتھ نہ وفا کی اور کرے گی۔ اس کو نفس کی موت کی فکر ہوتی ہے کہ وہ دفعہ ہاگر اس کو قفار کرے گی۔ دنیا کی آرائش کا جس دنیا کے عاشقوں کو اپنے عشق میں ایسا بے خبر کر دیتا ہے کہ اس کو اس دنیا کی خبر ہوتی ہے جس کو انہوں نے معشوق بنا دیا ہے اس کو بھی ان کی خبر نہیں ہوئی کہ اگر دنیا ختم ہو جائے گی تو کیا داعیات نہ سورپریز ہوں گے اور نہ عقلی کی خبر ان کو ہوتی ہے کہ ان کے سامنے کیا ہم درپیش ہے اے برادر سوچو کہ تمہارے سامنے ایک ستم درپیش ہے اور تم نے خیال اور فکر کو اپنا

منس ہتایا ہے خیال کی نہست ہوش رکھو کہ وہ نفس کا دوست ہو گیا ہے اے برادر کچھ معلوم نہیں کہ خیال اور فکر کیا حال ہوش رکھو کہ وہ نفس کا دوست ہو گیا ہے اے برادر کچھ معلوم نہیں کہ خیال اور فکر کیا حال پیدا کریں جب وہ حال تم کو نظر آئے گا اس وقت تم کو معلوم ہو گا کہ یہ قسمت میں لکھا تھا کہ تمہارے سامنے آیا ہے برادر میں نہیں جانتا ہوں کہ میں کیا کروں اور مجھ سے کون سا کام منا پڑے گا اور کیا میری زبان سے لٹکے گا زبان خدا کی قدرت میں ہے اگر تم پر خدا کا فضل ہو تو تمہاری زبان سے وہ بات لٹکے گی جو دنوں جہاں کو پہنچ دیتی ہے اسی قدر معلوم ہوا کہ خدا نے اپنی مشیت سے تم کو پیدا کیا اور اپنی مشیت سے باقی رکھتا ہے۔



## اللہ تعالیٰ کی قربت

حضرت خواجہ ندہ نواز گیسورد از حضول قرب الہی کے بیان میں فرماتے ہیں اور یہ وہی مسلک ہے، وہ طریق ہے اور وہی اندازِ عشقِ الہی ہے جس کی بنا پر حضرت رابعہ نے رکھی تھی۔ حضرت ندہ نواز گیسورد از کا ارشاد ہے۔

”اللہ تعالیٰ کی یاد اور اس کے عشق کے سوا جو کچھ بھی ہے، سب خرافات ہے امداد و عصب ہی نہیں بلکہ منوع ہے۔ کیا لوٹے خدائے عز وجل سے دور رکھے، وہ منوع نہیں کہی جائے گی۔ خبردار ایسی باتوں میں مت پڑتا، کہیں آب روائی پر کوئی لفڑی بنا لایا جا سکتا ہے۔ شور و ایسا زینت میں کھیت کرنے سے کچھ فائدہ حاصل ہو سکتا ہے.....؟“

”اندر ہیرے راستے میں آنکھ تاپ عالم تاپ کا انتظار مت کرو۔ سب کو دل سے دور رکھو۔ خدا کو اس میں جگہ دو۔ اوہر دوہر دل نہ انکا تو۔ دنیا میں ایسا اشماک نہ ہو کہ نہ خدا کو بھول جائے اور اس کی یاد میں غفلت کرے۔ استغفار اللہ۔“

اس تعلیم و تعلم کی اہم اخہر رابعہ بصری نے ہی کی تھی۔ ہو ایوں کہ

جب اپنے دنیاوی آقا سے آپ آزاد ہوئیں تو شر سے باہر دریا کے کنارے پر انہوں نے ایک ٹوٹی پھوٹی جھونپڑی میں اسرا اکیا اور دن رات یادِ خدا میں مستغرق رہئے گئیں۔ پھر دوں گزر جاتے نہ وہ سوتیں، نہ کچھ کھاتیں۔ دن پر دن اور دس پر دس گزرتے گے۔ ایک بار ایک شخص نے ان کے ایسے استغراق کو دیکھ کر سوال کیا۔

”اللہ جل شانہ غفور الرحمٰم ہے۔ اس نے انسان کو اس قدر رکھ، تکلیفِ اٹھانے کو نہیں کھا۔ جیسا کہ خدا و بعد قدوس قرآن مجید کی سورۃ البقرہ میں فرماتا ہے کہ وہ کسی انسان کو اس کی طاقت سے زیاد فبار نہیں فرماتے۔“

”بے پیش کیا یہ صحیح ہے اور مجھے اس سے تعریض بھی نہیں۔ مگر کیا تمہیں معلوم ہے کہ میدانِ حشر میں جب مجمعِ انبیاء علیہم السلام ہو گا تو ان کے روکر دس سب امت کے اعمال نامے کھولے جائیں گے۔ میں یہ چاہتی ہوں کہ جب میرا تامہ اعمال کھلنے تو اس میں بہت زیادہ نیک اعمال ہوں تاکہ سردارِ انبیاء علیہم السلام حضرت محمد ﷺ کو فخر ہو کر اللہ اکبر۔۔۔ جب امتِ محمدیہ کی ایک ادنی کنیز اس درجہ نیک اعمال رکھتی ہے تو پھر اس امت کے احرارِ دنیا اور علماء و صوفیاء کے اعمال کا کیا حال ہو گا اور وہ کس درجہ کے ہوں گے۔؟“

کوئی معقول کتاب دستیاب نہیں، انگریز دانشوار مارکریٹ سماں میں جو لکھا، وہ بھی ادھر ادھر سے خوش چیزیں کی ہے لیکن پھر بھی وہ عام اور دوپڑھنے والے تک نہ پہنچ سکا۔ اس وقت جو واحد کتاب دستیاب ہے وہ مصری خاتون دواؤں کا کینی کی ایک کتاب ہے جس کا ترجمہ ایک پاکستانی نے کیا ہے۔ اس مصری خاتون نے یہ کتاب کب تصنیف کی، اس کا تو کوئی علم نہیں ہوا تاً مگر مترجم کی کتاب پر 1986ء میں گیارہوں ایڈیشن درج ہے۔

اگر دیکھا جائے کہ ہر ایک اپنے میں ایک سے دو سال کے وقفے میں طبع ہوتا رہا ہے تو اس کتاب کو اردو کے قالب میں آئے کم و بیش تین برس ہونے کو آئے ہیں۔ حیرت کی بات ہے کہ کسی عالم، کسی صوفی، کسی رانشور اور کسی بھی عام مسلمان نے اس طرف توجہ نہیں دی کہ مصری مصنف نے حضرت رابعہ کی شان میں علم اور علم نشیات کے حوالے سے کیسی گستاخی اور کتنی شرمداں زیادتی کی ہے۔

تصوف اور زہد کے مدارج اور مرتبے کو اس کی اصل سیستم میں بھی مانئے والے مسلمان اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ خداوند قدوس ان گھنٹ لوگوں کو مادرزادوں پیدا کرتا ہے۔ اس میں عورت و مرد کی کوئی تخصیص نہیں۔ ایک نہیں نہیں بلکہ ایسے ثبوت مذکار اولیائے کرام میں ملتے ہیں کہ کس طرح قدرت نے اور رضاۓ خداوندی نے ماں کی کوکھتے ہی کسی ولی، کسی زادہ، کسی عابد اور کسی صوفی کی نعمت اشت کی اور پھر عمر بھراں کی رہنمائی کا فریضہ مرا نجام دیا۔ یہ جا کہ تاریخ میں یہ واقعات بھی ہیں کہ کوئی چورڑا کو کسی صاحب نظر کے کشف سے منزل سلوک پا گیا اور پھر خود بھی قطب کے درجے کو پہنچا مگر یہ کہنا دور ان کی گفتگو سنتا فخر اور اعزاز سمجھتے تھے، وقیق مسائل کا حل پوچھتے تھے اور زہد و جذب کے اسرار بھاگی گھنیاں حضرت رابعہ سے سلیمانی کو کہتے ہیں۔ مگر افسوس کیا یہ ہے کہ اردو میں اس عظیم خاتون کی سیرت اور شخصیت پر

## عصمت و عفت کی روشن تصویر

رامن پھوڑ دیں تو فرشتے دھو کریں  
صدیاں گزرنے کے بعد بھی آج تک ان کا نام نقدس اور تعظیم کی علامت

ہے۔ آج کے اس بے ترتیب اور دین سے بہت حد تک بے پرواہ زمانے میں بھی ہر ذمی شعور اس محترم خاتون کا نام تکریم اور احترام سے لیتا ہے اور ان کے مجاہدے، ان کی عبادت، ان کی ریاضت اور عشق الہی میں استغراق کا نہ صرف معرف ہے بلکہ اس پر رنگ کرتا ہے۔ وہ ایسی باعظمت خاتون تھیں کہ اس عبد کے مشور زادہ و عابد حضرت مالک بن دینار، حضرت ریاح القیس حضرت سفیان ثور، حضرت شفیق بلخی اور حضرت حسن بصری ان کی محلہ میں آنا، بیٹھا لدور ان کی گفتگو سنتا فخر اور اعزاز سمجھتے تھے، وقیق مسائل کا حل پوچھتے تھے اور زہد و جذب کے اسرار بھاگی گھنیاں حضرت رابعہ سے سلیمانی کو کہتے ہیں۔

www.pdfbooksfree.blogspot.com

ہے، جس میں بقاوی میں اٹھتی رہتی ہیں۔ حادث کا نزول ہوتا ہے اور انقلابات بپرپا ہوتے ہیں۔ دنیا میں ایسے لئے خالم اور کچھ روگزرنے ہیں جو گناہوں کے عادی شکنے پر بھر نہایت پاکباز نہ اور سچے دل سے تائب ہو گئے اور عمر بھر سیدھی راہ پر قائم رہے۔ بعض اقوام اور افراد ایسے بھی ہوتے ہیں جو اضداد کے حامل ہوتے ہیں۔ ان کی شخصیات عجیب پیچیدہ حالات میں مستور ہوتی ہیں۔ کبھی ایسا بھی ہوتا ہے اور کبھی شیطان عابد و زاہد حضرات کے سامنے باریار آکھڑا ہوتا ہے۔ ان کی عمریں وعظ و ایمان کے لئے وقف ہوتی ہیں، ان کی ڈاڑھیاں بھی، گدڑی سخت اور کھردی ہوتی ہے اور ان کے عماں سے نہایت ملکف اور سفید ہوتے ہیں۔ مگر پھر اچانک وہ جھروں اور معبدوں سے باہر نکل آتے ہیں اور قندو فساد کی گمراہیوں میں اتر جاتے ہیں۔

”پادری بالتوس بھی ایک ایسا ہی فرد تھا۔ وہ قدیم زمانے میں مصر سے چلا اور نگے پاؤں سجندر یہ پہنچا تاکہ اپنے آپ کو فاحشہ تائیں کے قدموں میں ڈال دے۔ تائیں ایسی فاحش تھی کہ جس کی محفل رات دن طرح طرح خوشبوؤں اور ہر قسم کی شراب کی بوئے ہمکنی تھی اور جس کا محل فتن و فجور سے آباد رہتا تھا مگر کیا وہ مرتے دم تک ایک مقدس پاکباز عورت نہیں بن گئی تھی۔“

مندرجہ بالا طویل اقتباس ایسی جاری ہے، ”داؤالنکا کینی اپنا استدلال جاری رکھتی ہے اور جس طرح کوئی شخص سوچے سمجھے منصوبے کے تھت کسی ”سازش“ کا ارتکاب کرتا ہے، اس طرح یہ خاتون بھی بڑے دھنے اندازوں میں اوہراوہر کی مثالیں دیتی ہوئی رابعہ بصری کی ”راغدار نوجوانی“ (استغفار اللہ) کا ذکر کرنا چاہتی ہے بس اس بات کو ثابت کرنا چاہتی ہے۔ ہم نے اندھائیں خود اس کیفیت کا حوالہ دیا تھا کہ رب ذوالجلال جب چاہے کسی کی کایا پلٹ کر رکھ دیتا ہے۔ تاریخ میں ایسی مثالیں تو شاذ ہی ملتی ہوں گی کہ کوئی زاہد و عالم گناہ کے

یہت گستاخانہ جرأت اور شرمناک جسارت ہے۔ اگر یہ کہا جائے تو بے جانہ ہو گا کہ پاکستان اور ہندوستان کے علاوہ دوسرے کئی ممالک میں دینِ اسلام کو ”نیایات“ کی کسوٹی پر پرکھنے کا ایک ”فیشن“ عام ہے۔ یہ دبامغرب سے آئی ہے۔ مگر یہاں ذکر حضرت رابعہ اور ان کی سیرت لگار ”سیدہ“ و داؤالنکا کینی کا مقصود ہے اور خصوصاً اس عربی کتاب کے مصنف کا، جس نے اس خاتون کی ہرزہ سرائی کو من و عن ترجمہ کر دیا ہے۔

”بصرہ اس (رابعہ بصری) کا دلن اور تربیت گاہ ہے۔ گواں سر زمین نے اس پر سخت مظالم ڈھانے۔ وہ یقیناً اس سے محبت کرتی تھی، اور دوسرے شردوں پر بصرہ کو ترجیح دیتی تھی۔ دہباں کی گلیوں اور شاہراہوں سے خوب آشنا تھی۔ وہاں کی باد قوار مسجد اور بھرے بازاروں سے محبت کرتی تھی۔ رابعہ بصرہ کی مجالس ذکر اور دینی مدارس میں گھومنے لگی۔ رابعہ کا یہ طرز زندگی جو اس نے غلامی سے رہائی کے بعد اختیار کیا۔ یقیناً اس کی نسوانی زندگی کے خلاف تھا۔ رابعہ نے ایک اسیر اور باندی کی حیثیت سے زندگی گزاری ہے۔ سوال یہ ہے کہ ”کیا وہ اپنے آقا کے دست بیدے سے محفوظ رہی؟“ جو اس کے پورے جسم کا مالک تھا.....؟ اور کیا وہ آخر کار جس نے اسے انگوکر کئے چاہا، اس سے بھی وہ محفوظ رہی؟ یہ سب کچھ اس کی غلامانہ زندگی کے بارے میں محض ایک تھیمنی بات ہے۔ ہو سکتا ہے کہ رابعہ کو کچھ ایسی تکلیف دہیا تھیں پیش آئی ہوں جس سے اس کی عصمت و عفت پر بھی حرف آیا ہو، اور آزادی کے بعد یہی دست درازیاں اس کی زندگی میں انقلاب کا باعث بنی ہوں۔

”کہتے ہیں انسانی میں بھی کبھی خاص خاص حالات و جذبات کے تحت انقلابات آتے ہیں۔ جس طرح قوموں میں پوشیدہ حادث ہوئے ہوئے انقلابات کا سبب ہو جاتے ہیں۔ انسانی بھی تو ایک قوم کی سی حیثیت رکھتا

سے نہ چاہیکی؟ یا خنک زادہت زندگی کا یہ رو عمل تھا جس نے اسے حضرت انگلیز طور پر بالکل بدل ڈالا تھا؟ اس قسم کی باشیں ہر انسان کو پیش آتی ہیں خواہ وہ کسی مذہب اور قوم سے تعلق رکھتا ہو۔

ایجھی فاضل مصنف کا "فدقہ"، ختم نہیں ہوا مگر درمیان میں اس کی تحریر کے سلسلے کو توڑنے کی یوں ضرورت پڑی کہ.....

### نکل کفر، کفر نہ باشد

کے مصدق اگرچہ ہم اس سے متفق تو نہیں ہوتے تاہم اس کی تحریر پر بیان کر کے رکھ دیتی ہے اور تلمذاہٹ میں قدم روک کر اپنے ذہن میں آئے سوالات کو سامنے لانا پڑتا ہے۔ مصنفہ "مترجم ناشریا کوئی اور کیا یہ بتا سکتے ہیں (مصنف کا عمر صدی حیات درج نہیں، نہ جانے وہ زندہ بھی ہے کہ جیسی) کہ آخر مصنف کا مقصد کیا ہے؟

کتاب کی ائمہ ائمہ میں وہ اس تصدیق کے ساتھ بات کرتی ہے کہ رابعہ یہ سب ہمی تھی تو اس وقت بھی عبادت گزار بھئے شب زندہ دار تھی۔ اور اس نے حضرت رابعہ کے ایک سے زیادہ ایسے واقعات خبط تحریر پر میں لائے ہیں۔ مثلاً اس نے وہ واقعہ درج کیا ہے کہ جب حضرت رابعہ کے والد رات کو چاگے تو نہیں گزر اجوال سے آخر تک ایک ہی حالت میں رہا ہو۔ زندگی کرہ اور حصہ کی طرح ہے۔ اس میں پہاڑیاں بھی ہیں اور نشیں علاقے بھی۔ اتار اور چڑھاؤ بھی۔ کبھی ہم اور پر کی طرف چڑھتے ہیں اور کبھی نیچے کی طرف لوٹتے ہیں۔ حتیٰ کہ ہمیں معلوم بھی نہیں ہوتا کہ ہمارا کیا انجام ہوتا ہے۔

"میں سوچ رہی ہوں کہ کیا یہ کھانا حلال بھی ہے کہ نہیں؟"

ان سب واقعات کے بعد وہ یہ ثابت کرنے پر ملتی ہوئی ہے کہ تو عمری میں رابعہ کے ساتھ زیادتی ہوئی تھی اور وہ عصمت کا گوہر کھو بھی شہیں۔ (خدا نخواست) پھر مصنفہ بغیر کسی تاریخی حوالے، کسی ثبوت یا کسی گواہی کے

راستے پر چل پڑا ہے۔ تاریخ کے سینکڑوں لاکھوں صفحات اس بات کے گواہ ہیں کہ راجح الحقیدہ لوگ سولیوں پر لٹک گئے مگر اپنے مسلک سے مخالف ہوئے۔ قرآنی حوالوں اور دیگر مذہبی صحیفوں سے اس بات کا مکمل ثبوت ملتا ہے کہ اللہ جل شانہ، ولیوں، قطیوں اور ابد الالوں کو پیدا کش کے وقت سے ہی یہ مرتبہ عطا فرمادیتا ہے بالآخر غریب صراحت کی جائے تو یوں کہا جاسکتا ہے کہ ان کی مال کے پیش میں ہی اسی انداز سے پر درش ہوتی ہے۔ یہ خاتون وداد السکا کیسی اپنایاں جاری رکھتی ہے:

"بے شک دنیا عجائب میں پر ہے اور اس عالم میں قسم قسم کے حوالوں ظہور پڑی رہتے ہیں۔ ہو سکتا ہے اس قسم کے حالات سے فلاہی کے بعد رابعہ کو بھی دوچار ہونا پڑا ہو اور اس کی زندگی کا یہ انقلاب غلامی کی زندگی کا رد عمل ہو۔ جب وہ آزادتہ نکل کھڑی ہوئی تو نو عمر حسین لڑکی تھی۔ آزادی اور بے خوبی کی خوشی میں ممکن ہے وہ اسی سیالب میں بہر گئی ہو، جس میں عموماً ہر فوج اور دلی اور خانی کے سوال کے ذریعے یہہ جاتا ہے۔ بہر حال افسیات تزییہ و تخلیل میں اس قسم کی صحت کے لئے گنجائش تو ضرور ہے۔"

"طبعیت کا بدل جانا ایک فطری امر ہے۔ کیونکہ آج تک کوئی انسان ایسا نہیں گزر اجوال سے آخر تک ایک ہی حالت میں رہا ہو۔ زندگی کرہ اور حصہ کی طرح ہے۔ اس میں پہاڑیاں بھی ہیں اور نشیں علاقے بھی۔ اتار اور چڑھاؤ بھی۔ کبھی ہم اور پر کی طرف چڑھتے ہیں اور کبھی نیچے کی طرف لوٹتے ہیں۔ حتیٰ کہ ہمیں معلوم بھی نہیں ہوتا کہ ہمارا کیا انجام ہوتا ہے۔"

"آزادی کے بعد رابعہ حسین، نازک اندام، آزو اور توں ہی زندگی گزارنے لگی۔ اس نے ایک نئی زندگی میں قدم رکھا۔ روشن سطح راتیں گزاریں اور اس کی پاکی، سختی، در ششی کو چھوڑ بیٹھی جس کی وہ چین سے عادی شکن۔ آیا وہ اپنی چھپی آزادی سے انتقام لے رہی تھی جو اسے غلامی اور لغزشوں

قرص کی حیثیت تنازد و لکایہ تمنا کرتی ہے کہ مرنے کے بعد اس کی قبر پر لکھ دی جائے کہ یہاں ایک پرہیز گار ترین عورت سوئی ہے، جس نے کبھی عصمت فردشانہ زندگی گزاری تھی۔

”یہ سب کچھ تحقیقی و استفسرات ہے جو میں نے ہر ڈی احتیاط سے لیا ہے۔ مجھے تاریخی اور صوفیات کتابوں میں کوئی چیز ایسی نہیں ملی جس میں ان حالات کی تائید ہوتی ہے۔ کیونکہ بعض مصنفوں ایسے ہیں جنہوں نے رابعہ کی زندگی پر پوری روشنی ڈالی ہے لیکن اس بہم زمانے کے بارے میں خاموش ہیں۔ بعض مصنفوں نے رابعہ کے سلوک و تصرف سے متعلق اس کی سابقہ زندگی کی روشنی میں اقوال سلف کی ایسی تاویلیں کی ہیں جن سے اس کے مدعا کی تائید ہوتی ہے۔ ان کی یہ کوشش خواہ شرارت پر مبنی ہو یا تحقیق علمی پر مجھے اس سے سروکار نہیں۔ کیونکہ میں مباحثت علیہ کے اصول طے کرنے نہیں پہنچی بھر رابعہ کے سوانح لکھنے پہنچی ہوں۔ گو مجھے یہ تعلیم ہے کہ ہمیں تاریخی و منطقی دلائل کو مانتا چاہیے۔ میں جانتی ہوں کہ تاریخ ایک ایسا دم محترم ہے جس میں نہ تو ہمیں زیادتی کا کوئی حق حاصل ہے نہ کمی کا۔ اگرچہ ہماری تاریخیں اس قسم کی کمی و زیادتی سے خالی نہیں کیونکہ مصنفوں نے کتابیں خاص خاص اغراض کے تحت لکھی ہیں اور اپنے زمانے کے حالات کا خیال رکھا ہے۔ اس لئے صورخ کو کمی یا زیادتی کا کوئی حق نہیں پہنچتا۔ یہ کوئی افسانہ تو نہیں کہ ادیب اس میں کمی یا زیادتی کر دے۔ رابعہ کے اسرار کی تلاش اور اس پوشیدہ دور کے جانشی کے لئے ہمیں یقیناً کسی ایسی روشنی کی تلاش کرنی پڑے گی جو صحیح تجویے تک پہنچا دے۔ ہمیں کوئی بھی ایسی انص صریح نہیں ملتی، نہ کوئی ایسا شانی بیان ملتا ہے جو تحریف و التباس سے پاک ہو اور رابعہ کی پوشیدہ زندگی اور اس کے اسیاب و مسائل پر روشنی ڈال سکے۔ نہ ہمارے پاس کوئی ایسی دلیل ہے جو ہمارا ادعا ثابت کر سکے کہ رابعہ آزادی کے بعد جادہ مشقیم سے ہٹ گئی تھی۔ شاید... اس نے

نہایت ذہنیتی سے تحریر کرتی ہے کہ رابعہ نے فلاہی سے نجات پانے کے لئے آزاد اور تیغش اور معطر رائینا گزاریں۔ (استغفار اللہ) اس کے بعد وہ ڈاکوؤں کے تائب ہونے اور اس کی فاحشہ کے راہ راست پر آئے پر کسی پادری کے بھتھن کے واقعات میان کرتی ہے اور کہتی ہے کہ انسانی زندگی میں کسی زیادتی یا انقلاب کی وجہ سے رد عمل ہوتا ہے؟... ہم یہ پوچھتے ہیں کہ رابعہ تو ”زیادتی“ ہوئے یا کسی بھی انقلاب کے در آئے سے پہلے ہی پرہیز گار اور پاکباز تھیں۔ اگر مصنفوں کے استدلال کو درست مان لیا جائے تو پھر وہ اس بات کی وضاحت کرنے میں کیوں ناکام رہی ہے کہ حضرت رابعہ ”معطر رائیں“ گزارنے کے بعد پھر دبارہ کیسے اصل زندگی کی طرف لوٹیں۔ ان کی قلب ماہیت کیسے ہوئی؟ پھر کون سا انقلاب آیا، کسی صاحب نظر نے ان کی زندگی بدلتی۔ نیکی سے بدی کی طرف سفر تو وقت سے انتقام تھا۔ لیکن دبارہ ترک دنیا ترک لذات اور عشق المحب کی طرف کو ناجذبہ لے کر آیا۔ ذرا ملاحظہ فرمائیں ”سیدہ“ داد المکا کیتنی کیسے کیسے مفرد پڑھنے گئی تھی ہے اور کتنا زور لگا کر یہ ثابت کرنے پر مصرب ہے کہ اس کا علمی اور نفیتی تجویزید درست ہے۔ اس کا بیان چل رہا ہے:

”رابعہ کی ابتدائی زندگی پر روشنی ڈالتے ہوئے میرے دماغ میں کیسے کیسے تصورات چھائے ہوئے ہیں۔ میرے اور رابعہ کے ذریمانا صد یوں کافاصلہ ہے۔ اس کی پرہیز گاری کے متعلق کتابیں اور اس کے سوانح میرے اروگرد پھیلے پڑے ہیں۔ یہ مجھے دعوت دیتے ہیں کہ میں اس کی پوشیدہ زندگی پر حصہ کروں۔ اس تحقیق اور غور و خوض میں میری مخلیہ ان طویل زمانوں کو چیرتی ہوئی ان حسین عشق باز، عورتوں مک پیغام جاتی ہے۔ جن کی تصویر میر لوکیں نے تا سیسیں کے ذرائعے اور گانوں میں کھینچا ہے۔ یہ عورتیں باوجود یہکہ تقویٰ و طہارت کو کچھ نہ سمجھتی تھی۔ پھر بھی تقویٰ و طہارت کی طرف مائل تھیں۔

کا حال فہیں ملتا جس نے بلا سبب ترک دنیا کیا ہو۔ خصوصاً جب وہ حسن و جمال اور جوائی و آزادی کی مالکہ ہو۔ ”

مصطفیٰ نے پہلے تو دعویٰ کیا کہ اس کے پاس ”دلال” ہیں۔ مگر پھر کہیں بھی کوئی ایک دلیل نہیں دی کہ اس کے خیال میں رابعہ کی زندگی کے یہ نشیب و فراز کیے اور کیوں آئے۔ ڈودہ کہتی ہے۔ ”تاریخ میں کسی الیٰ تارک الدنیا عورت کا حال فہیں ملتا جس نے بلا سبب ترک دنیا کیا ہو۔ ”<sup>1</sup> مگر محترمہ مصطفیٰ نے اپنے کلمے کے مطابق ان خواتین کا ذکر پیاران کے نام بھی نہیں لکھے، جو تارک الدنیا ہوں۔ اصل میں واقعہ یہ ہے کہ اسلام میں ترک دنیا جائز نہیں ہے۔ حقوق العباد اسلام کے بیانوں فرائض میں سے ہے۔ وہ لوگ جنہوں نے عبادت و بریاست یا چلوہ کشی یا اعتکاف کے لئے یا قربِ الہی کے حصول کے لئے کچھ عرصہ عزلت شنی اختیار کی۔ رفتہ رفتہ وہ بھی مرجع خلاق ہوتے گئے اور ان کے نیاز مندوں نے انہیں بستیوں اور آبادیوں سے باہر بھی جا کر اپنی عقیدتوں کا مرکز ہمالیا۔ پھر تاریخ اس بات کی شاہد ہے کہ ایک ایسا عہد گزارا ہے جس میں ”صوفیا“ کا ایک ایسا گردہ رہا جو شریعت کے مرند جذا صولوں سے انحراف کرتا رہا۔ اس انحراف میں بھی خدا اس کے رسول اور قرآن و حدیث کی لفی نہیں ہوتی تھی، یہ ان کی طریقت کا ایک اپنا انداز یا ذہنگ تھا۔ انہی میں سے الہ سلامت بھی ابھرے اور سلامتی صوفی کھلائے۔ یہ سلسلہ طریقت کیا شکی صورت میں آج تک رانگ ہے، لیکن اس صوفیا کے تمام ترا فعال و کروار میں کہیں بھی شریعت کی لفی یا انداز اور اس کے رسول ﷺ کی عظمت سے انکار نہیں۔ بہر کیف۔ یہ ایک الگ حدث ہے اور اس میں سے درست کیا ہے اور جسے غلط کہا جاسکتا ہے، وہ غلط کیوں ہے، یہ تجویز کرنا یا فیصلہ دینا شاہزادہ اور امنصب ہے نہ اس تحریر میں اس کا مقصد۔

مصطفیٰ سیدہ وداد السکا کیپنی نے اتنے تضادات سے کام لیا ہے کہ معلوم

شادی کریں ہو اور ناکام رہی ہو یا کسی سے حد کی ہو اور ناامر اور حق ہو اور اسی حد میں نے اس پر ایک کاری ضرب لگائی ہو۔ علاوہ بریں اگرچہ رابعہ آزاد ہو گئی تھی لیکن اپنے آپ کو ایک آزاد کردہ کنیز ہی سمجھتی رہی۔ جس طرح عرب کے آزاد کردہ ہمیشہ اپنے آپ کو آزاد کردہ غلام ہی سمجھتے رہے۔ یہ بات قرین عقل اور محققہ معلوم ہوتی ہے۔ آزاد شد گان کا مسئلہ اہل عرب میں خاص اہمیت رکھتا تھا۔ خصوصاً موامیہ کے دور میں جو عربیت و احالت کو بہت اہمیت دیتے تھے اور جن کی سیاست حسب و نسب پر جنی تھی۔ وہ جہاد و لتوحات سب چیزوں میں اپنے ہی آپ کو خندار سمجھتے تھے۔ آزاد شد گان کو انہوں نے اس قسم کا کوئی حق نہ رہتا تھا جس کی وجہ سے لوگ بھگ دل تھے۔ اس لئے کچھ ایسی مشکلات پیدا ہو گئی تھیں جن کے حل کرنے لئے فتحاء کا پیغمبر ناپردا اور انگلے اماموں نے ان پر بہت سی کتابیں لکھیں۔ اوہر چدیدہ قدیم ادباء اور سور نہیں نے بھی یہ مسئلہ موضوع ہٹھ بیایا۔ کپونکہ فن و فلکر اور ادب کو آزاد شد گان سے ایک خاص علاقہ رہا ہے۔ ان میں سے کچھ ایسے شعراء اور ادباء پیدا ہوئے جو خاص عربوں سے سبقت لے گئے۔ وہ ان نے تحریر اور تقریر و تحریر اور کمال فن میں بہت آگے نکل گئے۔ مگر غلامی سے آزادی پانے کا خیال ان کے دلوں کو مکدر کئے رہتا تھا اور یہ نفیاتی عقدہ کی طرح نہ سکھل سکتا تھا۔ ”

”ہو سکتا ہے کیونکہ میرے پاس اس کے متعلق دلال ہیں کہ رابعہ کسی نہ سوت و نکھت میں جتلاری ہو، یا زندگی کے کسی میدان میں ناکام رہی ہو یا اسے کوئی خاص حادثہ ہیش آیا ہو مگر ہم یقیناً یہ نہیں کہہ سکتے کہ وہ کیا تھا۔ ممکن ہے کہ یہ زہد و تقصیف اس کا نتیجہ ہو جو ایک دم آتش نشاں پیارہ کی طرح پھٹ پڑا اور اس کی زندگی کی بالکل بدیل کر رکھ دیا۔ اس لئے وہ اچانک زاہدوں کے گردہ میں شریک ہو گئی اور دنیوی طمطرائق سے منہ مونڈ کر جاں سذ کر دو عظیم میں ائے جانے لگی۔ حالانکہ ابھی نوجوان تھی۔ تاریخ میں کسی الیٰ تارک الدنیا عورت

## وصال

ایک دن تک لوگوں کو راہِ حق کی روشن شاہراہ پر گامزن کرنے اور حق و صداقت کی راہ پر چلتے رہنے کی تلقین کرنے والی یہ عظیم شخصیت حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا پر آخر کار وہ وقت بھی آئی گیا جو ہر ایک ذی روح پر آتا ہے۔ یہ 185ھ کی ایک ساعت تھی کہ آپ مسٹر علالت پر گرام فرمائیں۔ بصرہ کے چند نیک ذلیلوں کی عبادت کرنے کی غرض سے آپ کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہ یہاں آپ نے حاضرین سے فرمایا، آپ حضرات یہاں سے ہٹ جائیں اور ملائک کے لئے جگ چھوڑ دیں۔ آپ کے جسم پر سب لوگ اٹھ کر باہر نکل گئے اور آپ نے دروازہ بند کر لیا۔ کچھ دیر تک اندر سے گھنگو کرنے کی آوازیں آتی رہیں۔ اس کے بعد چب کوازیں آنند ہو گئیں تو لوگ اندر واصل ہو گئے۔ دیکھا کہ اللہ کی عبادت گزارنندی، نیکی و بھالانی کی مجسم صورت، فرشہ صفت مجاهدہ، عابدہ، زادہم، صلحاء، فخر نباعثی العالمین حضرت رابعہ بصری رحمۃ اللہ علیہا اس دنیا سے رحلت فرمائی تھی۔ آپ نے 185ھ میں بصرہ میں دصال فرمایا اور بصرہ ہی میں آپ کو دفن کیا گیا۔

ہوتا ہے اس کا اپناز ہن صاف نہیں اور وہ تاریخ کو ہی نہیں سیرت رابعہ کو منج کرنے کا لاشوری ارادہ کئے ہوئے تھی۔ ابتدائی وہ خود بیان کرتی ہے کہ ایک دن رابعہ اپنے آقا کا سودا اسٹف یعنی بازار گئی تو کوئی بد کروار شخص مردی نیت سے اس کی طرف بڑھا۔ وہ گھر کی طرف بھاگی مگر بصرہ کی اوپنجی پنجی گھیوں میں بھاگتے ہوئے گر پڑی اور اس کا ایک بارہ دلوٹ گیا۔ اس نے اسی طرح دن بھر اپنے دنیاوی آقا کی خدمت کی اور رات کو جب آتائے دو جہاں کے حضور نماز کے لئے کھڑی ہوئی تو یوں عاجزی اور افسار سے دعا کرنے لگی۔

”پروردگار امیر ابا تھوڑی ثوٹ گیا ہے۔ میں غلامی اور درود کرب میں جلا ہوں اور ان مصیبتوں کو جسمیتے کے لئے تیار ہوں، لیکن مجھے تو یہ بتا دے کہ تو مجھ سے راضی ہے۔“

اے خدا! میرے لئے تو میں تمہی رضا مندی کافی ہے۔ ”یہ دعا رقم گھر نے کے بعد مصنفو خود لکھتی ہے۔

”غم انسان کے دل کو ضرور متاثر کرتا ہے مگر زیدہ ٹکوہ و ٹکائیت نہیں کرتے۔ یہی حال رابعہ کا تھا۔ کیونکہ عابد و زاہد لوگ ایک وسیع دنیا میں رہتے ہیں، جہاں بڑے بڑے حوالوں پر جھوٹے معلوم ہوتے ہیں اور دن بھر غم بے ذہن دکھائی دیتے ہیں۔“

ان تضادات اور زایدہ ٹکری سے یہی اندازہ ہوتا ہے کہ مصنفو خود کسی نفیاتی عارضے میں جلا ہے یا خود کسی ایسے تجربے سے گزر چکی ہے جس کے بعد وہ ہر عورت کو چاہتے وہ ”مقدس ہوت“ ہی کوئی نہ ہو، اسی آئینے میں دیکھا جا سکتی ہے۔ قرآن حکیم کی اس آئینت مبارکہ کا شاید ایسے ہی موقع محل پر حوالہ دیا جاسکتا ہے۔

”اے ہمی (علیہ السلام) آپ ان لوگوں سے کہہ دیں کہ اللہ تعالیٰ کو یاد رکھو اور باقولوں کو چھوڑ دو کہ وہ اپنی بیک میں کھلئے رہیں۔“

آپ نے جواب دیا۔

”مصیبت نہ۔“

پھر دریافت کیا۔

”کیا کسی چیز کو تمہارا اول چاہتا ہے؟“

فرمایا۔ ”ہاں مغفرت کو!“

مالکؓ نے دینار نے سوال کیا کہ کیا دنیا کی بھی کسی چیز کی خواہش ہے۔  
جواب دیا۔

”تمیں بوس سے تازہ سمجھو رکھانے کو بھی چاہتا ہے۔ مگر اب تک نہیں  
کھائی، مالکؓ نے دینار سوچ میں پڑ گئے کہ اب جب یہ چند گھنٹی کی سماں ہیں،  
اتھی جلدی تازہ سمجھو ریں کہاں سے اور کیسے لائی جاسکتی ہیں؟ ابھی یہ خیال آیا ہی  
تھا کہ ایک پرندہ اڑتا ہو آیا اور ایک سمجھو قریب ڈال گیا۔ مالکؓ نے دینار نے فوراً  
وہ سمجھو حضرت رابعہؓ کی خدمت میں پیش کی، انہوں نے پوچھا۔  
”کہاں سے آئی ہے؟“

مالکؓ نے دینار نے پورا واقعہ بیان کر دیا۔

حضرت رابعہؓ یہ سن کر فرمانے لگیں۔

”وہ نہیں معلوم کہ یہ پرندہ یہ سمجھو کس کے باغ سے لے آیا ہے۔ اس  
حالت میں اس سمجھو رکھانا مناسب نہیں ہے۔ اب تو یہ اپنے اللہ کے پاس بخش  
کر رہی سمجھو رکھاؤں گی۔“

اس کے بعد آپ نے کہا۔

”مجھے ایکیلے مکان میں اللہ واحد کے ساتھ اکیلا کرو۔ راستہ کشاوہ کرو  
کیونکہ موت قریب آگئی ہے۔“

لوگ بہت معلوم ہوئے اور سمجھو را فہیں تھا چھوڑ دیا۔ اسے میں مکان  
کے دروازے کی طرف سے آواز آئی۔

محبت کا یہ الشار آنھا سی برس تک جاری رہا۔ حضرت رابعہ بصریؓ 185ھ  
میں اس طرح دنیا سے رخصت ہوئی جیسے باد شیم کا کوئی جھوکا تیزی سے گزر  
جائے۔ دفاتر سے تھوڑی دیر تبل بصرہ کے کچھ لوگ عیادت کے لئے حاضر  
ہوئے۔ حضرت رابعہ بصریؓ نے انہیں دیکھ کر فرمایا۔  
”فرشتوں کے لئے راستہ پچھوڑو۔“

لوگ باہر پڑے گئے تو آپ نے ستر سے اٹھ کر دروازہ بند کر دیا۔ کچھ دیر  
تک بات کرنے کی کوازیں آتی رہیں۔ پھر جب خاموشی چھاگئی تو لوگوں نے  
دروازہ کھولا۔ حضرت رابعہ بصریؓ دنیا سے رخصت ہو چکی تھیں۔ لوگوں نے  
اشکبار آنکھوں سے دیکھا۔ محبت کا نغمہ سرحدی خاموش ہوا پھر تھا مگر اس کا سوز  
الل دل کو آج بھی اسی شدت سے محسوس ہوتا ہے۔

ایک اور بھی روایت ہے کہ حضرت رابعہ عدویہ بصریہ رحمۃ اللہ علیہا کا  
انتقال 185ھ میں ہوا۔ مگر بعض مورثین 180ھ بھی درج کرتے ہیں۔ دفاتر  
کے وقت وہ بہت علیل ہو گئی تھیں۔ کسی کے سوال کرنے پر فرمایا۔

”افسوں۔ جو ہماری مجھے ہے۔ اس کا علاج کوئی طبیب نہیں کر سکتا۔ اس  
کی دعا تو دیدار خدا ہے جو یہ تکلیف برداشت کر رہی ہوں تو صرف اس امید پر  
کہ آخرت میں عقصود کو پالوں۔“ پھر کہا۔

”میں ذریتی ہوں کیسی آخری گھنٹی غیب سے پہ آواز بلند ہو جائے کہ  
رب اعلیٰ ہمارے سامنے کھڑی ہوئے کے قابل نہیں۔“

جب مالک حقیقی کا بلا دلآلیا تودہ بہت علیل تھیں۔ کچھ سکر دری اور مسلسل  
عبادت اور ریاضت کی تھیں۔ حضرت مالکؓ نے دینار عیادت کو آئے اور  
دریافت کیا۔

”راغعؓ تھیں اس دنیا میں کسی چیز نے سب سے زیادہ تکلیف دی۔“

يَا يَاهَا النَّفْسُ الْمَطْمَئِنَةُ ۝ أَرْجُوْنِي إِلَى دِبَكِ الرَّضِيَّةِ مِنْ رَضِيَّةِ  
ترجمہ: اے ایمان والی روح تو تو اپنے پروگار کے جواہرِ حمت کی طرف  
چل۔ اس طرح کہ تو اس سے خوش اور وہ تجھ سے خوش یہ آواز سن کر لوگوں  
نے مکان کا دروازہ کھولا۔ تو رابعہ بصری عاشق الہی اپنے مطلوب سے جاتی  
تھیں۔ ان کے قریب ہی ایک الگی پر ان کا کفن لٹکا ہوا تھا، جو زندگی بھر انہیں  
آخرت کی یادوں لاتا رہا۔

حضرت رابعہ بصری میں دفن کر دیا گیا۔

کچھ مورخین نے غلط فتحی کی بیان پر ان کی قبریت المقدس کے قرب و  
جوار اور دمشق کے محلے قریب میں متأپی ہے۔ مگر امر واقعہ یہ ہے کہ یہ  
دونوں قبریں علی الترتیب رابعہ بد دیے اور رابعہ شامیہ کی تھیں جو حضرت رابعہ  
بصری کے بعد کے نمائے میں آئیں اور کافی پرہیز کار اور صالح خواتین تھیں۔

☆ حضرت رابعہ اندر ریشمی تھیں کہ خادمہ نے آکر کہا کہ لیں لیں باہر نکلو، کیا  
بہادر آہی ہے۔ اپنے فرمایا باہر صنعت ہے اور اندر صانع میں اس کے  
متاہدہ میں مشغول ہوں۔

☆ عورتوں کی فضیلت کے مہاذے میں فرمایا کہ اگر ان میں کوئی نبی نہیں  
ہوئی تو کسی عورت نے خدائی کا دعویٰ بھی نہیں کیا۔ اس کے ملاوہ  
انجیاء، اولیاء، صدیقین انہی کی گود میں پروردش پانتے اور بڑتے ہوتے  
ہیں۔

☆ معرفت کا پھل خدا کی طرف متوجہ ہونا ہے۔

☆ آپ یہ دعا کیا کرتی تھیں یا اللہ میرا جو حصہ دنیا میں ہوا، ہے اپنے دشمنوں  
کو دے دیجئے اور جو میرا حصہ آخرت میں ہو وہ اپنے دشمنوں کو دے  
دیجئے اور میرے واسطے تو آپ کافی ہیں، سبحان اللہ۔

☆ پانی میں چلنا پھر لی کا کام ہے، ہر ایں اڑتا کھمی کا، کرامت ان دونوں سے  
باہر ہے۔

کرتا ہے۔ اگر تو بھت میں صادق ہے تو اپنے رب کی اطاعت بھی کر  
مجبت کرنے والا اپنے محبوب کی اطاعت ضرور کرتا ہے۔  
مجبت ازیل اور ابدی ہے۔

دل کو قبود میں رکھنا اور اختیار ہونے پر ناجائز خواہشوں کو روکنا مرد انگی  
ہے۔



☆ جب مدد نعمت پر شکر کرتا ہے اور مصیبت پر بھی شکر کرتا ہے تو اللہ  
جل شانہ مدد سے راضی ہوتا ہے۔

☆ اللہ جل شانہ جب کسی کو توبہ کی توفیق دیتے ہیں تو انسان توبہ کرتا ہے  
اور پھر قبول بھی فرماتا ہے۔

☆ جب سے میں نے الیکی ذات (اللہ) کو جو بار جو دگناہ کے روزی یہ طے ہیں  
کرتا اور اپنے عاشقوں کو بے آب داد نہ رکھتا ہے، پہچان لیا ہے، غیر  
خدا سے امید رکھنی چھوڑ دیں ہے۔

☆ میں اس بات سے ذریتی ہوں کہ مرنے کے وقت اللہ تعالیٰ یہ نہ کر  
دے کہ تو ہماری درگاہ کے لاکن نہیں۔

☆ حضرت رابعہ کے گھر چران غنہ جلتا تھا۔ آپ فرمایا کرتی تھیں مجھے تین غم  
تین (1) مجھے معلوم نہیں کہ میری موت ایمان پر ہو گی یا کفر پر (2)  
میرا نامہ اعمال قیامت کے دن داہنے ہاتھ میں ہو گایا یا کسی ہاتھ میں۔  
(3) پتھر نہیں قیامت میں راہلی طرف جنت میں جانے والی جماعت  
کے ساتھ رہوں گے یا کسی طرف دوزخ میں جانے والی جماعت ہیں۔

☆ مجھے ثواب کی امید اس وقت ہوتی ہے جب اپنے نیک اعمال و عبادات کو  
کم خیال کرتی ہوں۔ کیونکہ اس وقت میرا عناء محسن اللہ کے نصل پر  
ہوتا ہے۔

☆ اللہ سے قناعت پسند دل مانگو، یہ یہ سڑبڑی نعمت ہے۔

☆ خود بینی کی توبہ ایک دوسری توبہ کی محتاج ہے۔

☆ اگر دوزخ اور جنت نہ ہوں تو کیا خدا اس لاکن نہیں کہ اس کی پرستش کی  
جائے۔

☆ اگر تم دنیا سے فارغ ہو تو دنیا کی بھلائی برائی کی تھیں پرواں نہیں ہو سکتی۔

☆ اے نفس اتواللہ تعالیٰ سے مجبت کا دعویدار ہے اور اس کی نافرمانی بھی